



# الحداثة عداء الحداثة

"إن العالم تصنعه الأوهام الملازمة له، وقد وقع قرننا العشرون، تحت وطأة فكرة عن الحداثة، كثيرًا ما جعلته يرزح تحت وهم ؛ أنه لم يسبقه إليهًا عصر آخر"

"ألكسندر آدلر: القرن العشرون لم يأت بجديد: ص6"

"والآن يبدو في نظر العديد من الناس ذلك المشروع التحديثي، الذي دام قرونًا كاملة من الزمن خطأ كارثيًا فاجعًا، وعملاً شريرًا يغطي الكون."

"مارشال بيرمان: تجربة الحداثة- ص73"

"لعل الأحداث السياسة الراهنة كافية لتبرهن علي أن تجربة التحديث، هي في الغالب تجربة مأساوية، بل صادمة بالنسبة، لأولئك الذين يعانونها"

"لوي ديمون: الهويات الجماعية والأيديولوجية الشمولية وتفاعلهما في الواقع ، ص9"

"إن نظوية التحديث كمرجعية ماتت، و أن كرامة الميت دفنه" "إعانويل ولرشتاين: عن كتاب حداثة الحرب، ص 117"

"و الجميع يقولون: باختصار لنكن أعداء الحداثة" "برينولا تور: لم نكن حداثين أبدًا - ص 28"

> المملكة العربية السعودية - الرياض هاتف 96614539883 فاكس 96614532157 ص.ب 242193 الرمز البريدي 11322

daralwae@gmail.com البريد الإلنحتروني



مراجعات العقل الغربي في تأزم فكر الحداثة

تائیف د محمد محمود سید أحمد طہ نور

# ك دار الوعي للنشر والتوزيم ، ١٤٣٤هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

طه ، محمد محمود سید أحمد

أعداء الحداثة : مراجعات العقل الغربي في تأزم فكر الحداثة / محمد محمود سيد أحمد طه ؛ - الرياض ، ١٤٣٤هـ

۲۰۸ ص ؛ ۲۱ X ۱۲ سم

ردمك : ۷-۹-۲۰۳۰ ۹۷۸-۳۰۳-۸۷۹

١- الحداثة - نقد أ. طه ، محمد محمود سيد أحمد طه ب. العنوان

1272/771.

دیوی ۳۰۱,۲٤۲

حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى 1874هـ



ص. ب ۱۱۲۷۰ الرمز البريدي ۱۱۳۲۲ الرياض الملكة العربية السعودية ماتف ۱۰۹٦٦۱٤٥٣٢١٥٧ - فاكس ۱۹۲۱۵۵۳۸۸۸۳ ماتف المرية المعودية markazfekr@hotmail.com الموقع الإلكتروني www.al-fikr.com



# فهرس المحتويات

| الوضوع                                                | الصفحة     |
|-------------------------------------------------------|------------|
| المقدمة                                               | 0          |
| التمهيد                                               | 11         |
| الفصل الأول : الحداثة الغربية                         | 40         |
| المبحث الأول : الذاكرة التاريخية للمفهوم              | ٣٧         |
| <ul> <li>عصر النهضة والإصلاح الديني</li> </ul>        | <b>۳</b> ۸ |
| • عصر التنوير                                         | 04         |
| <ul> <li>عصر الثورتين : الصناعية والفرنسية</li> </ul> | 78         |
| المبحث الثاني : منطلقات الحداثة                       | ۸۳         |
| المبحث الثالث : مقولات الحداثة                        | ۸٩         |
| المبحث الرابع : رواد الحداثة                          | 1.4        |
| الفصل الثاني : الحداثة : الرؤية النقدية الغربية       | 149        |
| المبحث الأول : أصول الأزمة الفكرية                    | 181        |
| <ul> <li>الاقرار بأزمة الحداثة</li> </ul>             | 188        |
| <ul> <li>الحداثة والأزمة الروحية</li> </ul>           | 107        |
| <ul> <li>الحداثة وأزمة القيم</li> </ul>               | 17.        |
| المبحث الثاني: نقد أصول الحداثة                       | 177        |
| <ul> <li>أزمة الفردية</li> </ul>                      | 777        |
| <ul> <li>أزمة العلم المادي</li> </ul>                 | 179        |
| <ul> <li>أزمة العقلانية</li> </ul>                    | ۱۷٤        |
| <ul> <li>أزمة العنف الحداثي</li> </ul>                | 181        |
| <ul> <li>أزمة الوعود الحداثية</li> </ul>              | 140        |
| الفهادس                                               | 119        |

# المقدمة

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله تعالى من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلوات الله وسلامه عليه وآله وصحبه.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ. وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَٱنَّمُ مُسْلِمُونَ ۞ ﴾[آل عمران:٢٠٦].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْيُرا وَيْسَآةٌ ۚ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَلُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامَۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۖ ﴾ [النساء:٤] .

﴿ يَنَانُهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقَوَا ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلَا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾[الاحزاب: ٧٠-٧١].

#### أما بعد:

فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد وَ الله وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

#### ثم أما بعد:

فمنذ أن أشرقت شمس الإسلام وسطعت أنواره، وأعداؤه يتربصون به، ويتحاملون عليه، ويريدون أن يطفئوا أنواره، وقد كلفوا أنفسهم ما لا طاقة لهم به، وعزموا على شيء ليس في حدود مقدورهم قال تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بِأَفْرُهِمٍ مَّ الْكَنْفِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٢].

ولقد تنوعت وسائل الإعداد في محاربتهم لهذا الدين، وغاظهم كثرة إقبال الناس عليه، فإن أصحاب الديانات الأخرى يقلون، ويدخل الناس فيه أفواجًا ودومًا يزيدون. فمن أول يومًا جهر فيه الرسول وَ الله الإسلام، فإذا بهم يعلنون العداء الصارخ والمكر الواضح، فأبرز أعداء الإسلام روح العداوة والبغضاء، ووقفت كتائبه وجهًا لوجه مع الإسلام لإجهاضه وإيقاف مده، والقضاء على أهله، فكانت الغلبة



للإسلام، والعلو للقرآن الكريم، وانتشر النور، والهدى والضياء، وانتصر الإسلام، ﴿ وَتَمَتَّ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدَّقًا وَعَذَلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الانعام:١١٥].

ولقد كانت أوروبا -فيما يسمى بالعصور الوسطى- تعيش في ظلمات الجهل، ويحيط بها التخلف بكل أنواعه في جميع المجالات مكان، ولما ثارت ثورتهم ضد طغيان الكنسية وفسادها، وتقليدها وجمودها، وانفتحوا على العلوم، واستفادوا مما سطّره المسلمون، وأخذوا ونقلوا عن العرب سائر الفنون، وتحققت له القوة المادية، وقد تركوا الدين، واستبدلوا الإلحاد بالنصرانية، وعظموا التراث اليوناني والروماني، وقدسوا كلام الفلاسفة، وآمنوا بضرورة عزل الدين عن الحياة، وتهميش دوره وخصصته، وظنوا أن هذا طريق النجاة، ورغم ذلك فإن الأزمات قد أحاطت بهم، والزلازل النفسية هزت كيانهم، فكيف يصلح المخلوق بغير هداية خالقه 18 أم كيف يسعد العبد بدون توجيه مولاه 19

لقد حاربوا الفطرة، وهي غالبة غير مغلوبة، فإذا بالتقدم العلمي الذي أحرزوه لا يسمن ولا يغني من جوع، فالروح مازالت حائرة، والعقول ما زالت تائهة، رغم أن هداها بين يديها، والحقيقة أمام عينيها، والإسلام مازال ينادي عليها بأن أن هداها بين يديها، والحقيقة أمام عينيها، والإسلام مازال ينادي عليها بأن أجيبوا داعي الله وآمنوا به، إلا أن الميراث الدفين، والحقد الصليبي المكين؛ قد حال بينهم وبين سبل الهداية، ورفضوا صوت الحق، ونداء الفطرة، واستمروا في جهالة وغطرسة، فما أشبه الليلة بالبارحة، بالأمس عاشوا ظلمات الكنيسة، وأمراض التحديث، وفي كل ناصبوا التحريف، واليوم يعيشون ظلمات الحداثة، وأمراض التحديث، وفي كل ناصبوا الإسلام العداء، مرة بالغزو الحربي، ومرات بالغزو الفكري، ومما لا شك فيه أن سهام الغزو، وأدواته ووسائله، فوجهوا سهام التشكيك في الإسلام عقيدة وشريعة، كتابًا وسنة، نفة وتراثًا، أدبًا وفنًا، والأدهى من ذلك استقطاب نفر من وشريعة، كتابًا وسنة، نفة وتراثًا، أدبًا وفنًا، والأدهى من ذلك استقطاب نفر من عملًا بالقاعدة التي اخترعوها، لا يقطع الشجرة إلا أحد فروعها، فحمى الوطيس بذلك، واستجابت هذه الفئات المضللة، واتخذت من أوروبا قبلة، ومن أعداء الإسلام بناتذة وإخوانًا، فراحوا ينشرون الضلال، ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم، فكانوا أساتذة وإخوانًا، فراحوا ينشرون الضلال، ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم، فكانوا

تلاميد المستشرقين، وأدوات المستعمريين، حتى أشربت قلوبهم حب الجاهلية، وبغض الإسلام، وهما عدوان لا يلتقيان، وأقسموا جهد أيمانهم أن الدين الإسلامي يعطل التقدم والتمدن، والرقي والازدهار، وصاحوا بالمسلمين إن أردتم أن تخرجوا من دوائر التخلف، والفقر، والعجز، والديون؛ فادخلوا في تيار الحداثة، والعقلانية، والتنوير، هكذا يساق القول اعتباطًا، وترمي التهم بالإسلام جزافًا، وهكذا وضعوا الإسلام مع بقية الأديان في قفص الاتهام، وقد علموا أنه غير تلك الأديان المحرفة، وغير تلك الأديان المحرفة، الإسلام مريضة، والحق يقال: إن التحديث الصحيح إنما هو الأخذ بكل الوسائل العلمية، والتقنية، والإدارية، التي يتطلبها العصر، والتي لا تكون الأمة بغيرها أمة قوية في افتصادها وسلاحها وإعلامها، فهل وجد الحداثيون في الغرب أو الشرق قوية الإسلام ما يتناقض مع شيء من هذا؟ ألم يأخذ المسلمون في تالغرب أو الشرق تطلبت عصورهم المختلفة في هذه المجالات حتى صاروا إلى نهاية القرن السادس عشر الميلادي القوة العالمية الأولى في مجال التقدم العلمي والتقني والسلاح البري والبحري؟

ف إذا كانوا قد حققوا كل هذا في الماضي مع استمساكهم بدينهم، فما الذي يمنعهم من تحقيقه تارة أخرى من غير ترك لهذا الدين؟

إن تخلف المسلمين المعاصر في هذه المجالات إن عرى إلى أي شيء، فلا يمكن أن يعري إلى دينهم؛ إذ ما الذي يجعلهم يعمون فجأة عن حقيقة دينهم، فيرونه متناقضًا مع أمور كانت من أسباب قوتهم واستعلائهم من قبل؟

إن أنصار الحداثة في بلاد العروبة والإسلام يريدون تقليدًا أعمى للمسيرة الحضارية الغربية، ظانين ظن السوء أنها كفيلة بتحقيق سعاتنا وطموحاتنا هكذا يبشر أنصار الحداثة، يريدون نقل مفهوم الحداثة الغربية المشتمل على تأليه العقل، وفصل الدين عن الحياة، فلا سلطان على العقل إلا العقل نفسه، والقول بالمرجعية الإنسانية، وأوربة البلاد الإسلامية، حقًا إنها السنن التي أخبر عنها المعصوم والميلية إذ يقول: «لتتبعن سنن من كان قبلكم شيرًا بشبر، وذراعًا بدراع؛ حتى لوسلكوا



جحر ضب لسلكتموه، قلنا: يا رسول الله، اليهود والنصارى قال: فمن»<sup>(۱)</sup>.

وإنها فتنة المغرب التي أخبر الصادق المصدوق وَ الله أعظم من فتنة المشرق، فقد كان يتعوذ من فتنة المشرق، فقيل له: وكيف فتنة المغرب؟ قال: هي أعظم وأعظم (٢).

إن تبني المقولات الغربية في إقصائها للدين، وتهميشها للوحي لا تقبل على الإطلاق في المناخ الإسلامي، ونظرًا لخطورة الحداثة وما بعدها، كان لابد من المساهمة في بيان كشف هذا التيار من خلال دراسته في بيئته الأولى أي في منشئه، ومولده، حتى لا نتهم أننا نتكلم فيما لا نعرف، وحتى يعرف المثقفون من العرب والمسلمين أن دعاة الحداثة لم ينشئوا مذهبًا، ولم يبتكروا فكرًا، إنما هو الحديث المعاد، والكلام المنقول المقلد، ومن عجب أن المفكرين في الغرب بدءوا ينفضوا أيديهم من أفكار الحداثة، وأظهروا سخطهم على مقولاتها؛ لأن نتائجها كانت أيديهم من أفكار الحداثة، وأظهروا سخطهم على مقولاتها؛ لأن نتائجها كانت مؤلمة، لقد أفادت بصورة لا تفكر في تقدم العلوم الطبيعية كالطب، والهندسة، وعلم الفضاء منذ أن حجرت على الكنيسة الغربية، ومنعتها من التدخل في أمور الحياة والعلم، لكن في نفس الوقت أفقدت الإنسان معني الإنسانية، لقد أهملت الروح، فصار الإنسان تائها، ولنترك لعقلائهم يتحدثون ويتكلمون بأنفسهم عن الروض المأساوي المتأزم، فلا يوجد أفضل من المريض نفسه حينما يعبر عن الالامه، ولا أقوى من المبتلى حينما يعبر عن بلواه، ولا أعبر من الحزين نفسه حينما يبث شكواه.

وهـذا الكتـاب الذي بين يديك — أيهـا القارئ الكريم — يعد الجـزء الأول بعد التعديـل لموضوع أطروحتي الدكتوراه والتي تقدمت بهـا إلى قسم الأديان والمذاهب بكليـة الدعوة الإسلاميـة بجامعة الأزهر الشريف والتي أشـرف عليَّ فيها أستاذنا

<sup>(</sup>٢) أخرجـه الطبراني في الكبير (١٨٧/١٧) ح (٥٠٢) عن عصمة بن قيس، (المجم الكبير للطبراني) ت ٢٦هـ، بغداد: الجمهورية المراقية. د هوك، ط٢، تح: حمدي عبد المجيد السلفي، (د ت)، وقال الهيشمي في مجمع الزوائد: (٢٠٢/٧) رجاله ثقات.



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأنبياء/ باب ما ذكر عند بني إسرائيل (١٢٧٤/٣) ج (٣٢٦٩) عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه -.

الأستاذ الدكتور عبد الله علي عبدالحميد سمك أستاذ الأديان والمذاهب بجامعة الأزهر، وتابع إشرافها أيضا أستاذنا الأستاذ الدكتور أحمد عبدالمبدئ أحمد النجمي، وناقشها الأستاذ الدكتور حسن عبدالحميد حسن عميد كلية أصول الدين، هو رحمه الله تعالى من كبار علماء الأزهر، وكذا الأستاذ الدكتور محمود أبو الفتوح السيد رئيس قسم الأديان بجامعة الأزهر، فلهم مني كل التقدير والثناء، وكذلك الشكر موصول لكل العلماء الكبار الذين أكرمني الله بهم، واستفدت منهم، والشكر موصول لعائلتي ووالدي، فلم أرى منهم إلا المونة والتشجيع، أما بخصوص تعديلات التي قمت بها، فهي بتوجيهات كريمة من الأستاذ الدكتور ناصر الحنيني، فلشخصه الكريم مني كل التقدير، ولمركز الفكر المعاصر بالرياض جهود مضنية في خدمة الفكر الإسلامي تدل على بصيرة القائمين عليه، ودقة استيعابهم لحاجات أمتهم العربية والإسلامية، فطالما كان ينادي الفيورين على الثقافة العربية أمتهم المربية والإسلامية وجود مراكز متخصصة تهتم بعالم الأفكار، وترصده دراسة وتقويمًا، وفقهم الله تعالى ننشر الوعي والخير، ولا أنسي في هذا السياق دار الوعي للنشر والتوزيع بالرياض، فلها وللقائمين عليها والعاملين فيها جميل الثناء والتقدير للنشر والتوزيع بالرياض، فلها وللقائمين عليها والعاملين فيها جميل الثناء والتقدير للنشر والتوزيع بالرياض، فلها وللقائمين عليها والعاملين فيها جميل الثناء والتقدير

وأخيرًا أرجو أن أكون قد وفقت في إعطاء صورة موجزة مركزة للقارئ العربي عن مفهوم الحداثة في الفرب، فإن كنت قد وفقت، فهذا من الله تعالى وحده، وإن كانت الأخرى فحسبي أني شجعت الناقدين إلى بيان خطئ وتصحيحه، وحملت الباحثين على توسيع مباحث الموضوع من جوانب مختلفة.

وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه

د محمد محمود سید أحمد طه نور الجیزة - مدینة الشیخ زاید ید ۱۱ صفر ۱۱۲۱ هجریة - ۲ منینایر ۲۰۱۳ میلادیة





أولا: مفهوم الحداثة في اللغة العربية.

ثانيًا: مفهوم الحداثة في المعاجم، والثقافة الغربية. ثالثا: التعريف ببعض المصطلحات المتعلقة بمفهوم الحداثة 

# أولًا: مفهوم الحداثة في اللغة العربية:

كلمة الحداثة تعني في أصلها اللغوي: نقيض القديم، وهو أمر متفق عليه في اللغة؛ فعلى سبيل المثال: ورد في لسان العرب: «حدث: الحديث نقيض القديم، والحدوثُ نقيض القُدّمة، حدث الشيء يحدث حدوثًا، وحداثة، وأحدثه، فهو مُحْدث، وحديث، والحديث: الجديد من الأشياء»(١). والحديث: الخبر واستحدثت خبرًا إن وجدت خبرًا جديدًا، وتقول: افعل هذا الأمر بحدثانه وحداثته، أي: في أوله وطراوته، ومستحدثات: مولدات.

وجاء في القاموس المحيط: «(حدث) حدوثًا وحداثة نقيض فَدُم»(١).

وية معجم مقاييس اللغة: «الحاء والدال والثاء، أصل واحد، وهو كون الشيء لم يكن (7).

وتستعمل هذه المادة من ناحية اللغة في الماني الحسنة، وكذلك في ضدها، فمثلًا: أحدث، بمعنى: أوجد وأبدع، وكذلك بمعنى: زنى أو تغوط، والسياق في هذه الحالة هو الذي يحدد المعنى المراد.

 <sup>(</sup>٣) ابـن فارس (أحمد بن فارس بن زكريا) ت٣٩٥م، معجــم مقاييس اللغة، تحقيــق عبد السلام محمد هارون، القاهرة: مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط٢، ١٩٦٠هـ- ١٩٧٠م، ج٢ ص٢٦٠.
 – ولــه أيضًــا: مجمل اللغــة، تحقيق الشيخ هادي حســن حمودي، الكويت: معهــد المخطوطات العربية – المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، ط١، ١٤٠٥هـ هـ ١٩٨٥م، ج٢ ص٣٥٠.



 <sup>(</sup>١) ابـن منظور (جمال الدين محمد بـن مكرم بن منظور الأفريقي المصري): لسـان المرب، بيروت: دار صادر، الطبعة الأولى ٢٠٠٠م، ج٤ ص٥٠٥.

 <sup>(</sup>۲) النيروزآبادي (مجد الدين محمد بن يعقوب) ت ۸۱۷ هـ، بيروت: دار الجيل (د ط)، (د ت) ج۱ ص ۱۷۰.
 – وراجع: الفراهيدي (الخيل بن أحمد) ت ۱۷۵هـ، كتاب المين، تحقيق د/ مهدي المخزومي، د/ إبراهيم السامراثي، بيروت: مؤسسة الأعلمي، ط۱، ۱۰۸هـ – ۱۹۸۸م، ج۲ ص۱۷۷.

<sup>-</sup> والأزهــري (أبــومنصور محمد بن أحمد) ت ٣٧٠ هـ، تهذيب اللغة، القاهــرة: الدار المصرية للتأليف والترجمة ط١، ١٩٦٤م، ج٤ ص٤٠٥.

<sup>-</sup> وابن عباد (الصاحب إسماعيل) (ت ٥٣٥ه)، المعيط في اللغة: تحقيق محمد حسن آل ياسين (الشيخ)، المراق: منشورات وزارة الثقافة والإعلام، سلسلة المعاجم والفهارس، رقم ٣٦، ط ١٠١٠هـ ١٤٠١هـ - ١٩٨١م. - ١٩٨١م. ج٢ ص ٢٥٠٠.

<sup>-</sup> والجوهـري (إسماعيل بـن حمادت ٢٩٦هـ): الصحاح تاج اللغة وصحـاح العربية، تحقيق أحمد عبد الغفور العطار، بيروت، دار العلم للملايين، ط٢، ١٩٧٩هـ - ١٩٧٩م، ج١ ص٢٧٨.

#### مراجعات العقل الغربي تأزم فكر الحداثة

وعلى هذا ورد استعمالها في الكتاب الكريم، فمثلًا يقول تعالى: ﴿ فَلَيَأْتُوا بِعَدِيثٍ مِثْلِهِ \* فَلَيَأْتُوا بِعَدِيثٍ مِثْلِهِ \* أَنْ وَالْمُورِ: ١١]، أَنْ: «بقرآن مثله» (١٠).

ويقول تعالى: ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرِ مِن زَيِّهِم مُحْدَثٍ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ [الانبياء:١٢].

وية الحديث الشريف: يقول عَلَيْكِيَّ: «لقد كان فيما قبلكم من الأمم ناس محدثون، فإن يك في أمتى أحدٌ؛ فإنه عمر» (٢).

ومحدثون: بمعنى ملهمون، «والملهم هو الذي يلقى في نفسه الشيء، فيخبر به حدسًا وفراسة، وهو نوع يختص به الله وَ الله و

 <sup>(</sup>٣) ابـن الأثير: النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الــزاوي، محمود محمد الطناحي،
 بيروت: المكتبة العلمية ج١ ص٣٥٠.



<sup>(</sup>۱) الدامنساني (الحسين بن محمدت ٤٧٨هـ) الوجـوه والنظائر لألفاظ كتـاب الله العزيز، تحقيق محمد حسـن أبـو العزم، القاهـرة: نشر المجلس الأعلى للشئـون الإسلامية - وزارة الأوقـاف المصرية، ط١، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م، ج١ ص٢٦٩٠.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة، ٦/ باب مناقب عمر بن الخطاب، أبي حفص القرشي،
 المدوي - رضي الله عنه - (ج٢ ص ١٣٤٩)، حديث رقم ٢٤٨٦، عن أبي هريرة - رضي الله عنه (الجامع الصحيح: دمشق: دار ابن كثير واليمامة ط٧٠٠٠١هـ ١٩٨٧م ضبط وترقيم د/ مصطفي ديب البُغا).

وأخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر - رضي الله عنه - (ج٤ ص١٨٦٤)، حديث رقسم ٢٣٩٨ عن عائشة رضي الله عنها (صحيح مسلم، القاهرة: دار الحديث (د.ت) تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي).

وأما عمر فهو: عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد المزى، القرشي، العدوي، الفاروق، أبو حفص، أمير المؤمنين - رضي الله عنه -، أمه: حنتمة بنت هاشم بن المفيرة المخزومية، ولد بعد الفجار الأعظم بأربع سنة بن وذلك قبل المبعث التبوي بثلاثين سنة، وقيل: غير ذلك، وكان إليه السفارة في الجاهلية، وكان عند المبعث شديدًا على المسلمين، فم أسلم، فكان إسلامه فتحًا على المسلمين وفرجًا لهم من الضيق، استشهد في سنة ثلاثة وعشرين من الهجرة.

راجع: المسقلاني (أحمد بن علي بن محمد المسروف بالحافظ ابن حجر ت٥٨٥٣)، الإصابة في تمييز الصحابة، بيروت: دار الفكس، (دط)، (دت)، ج٢ صـ،٥١٨، ابـن الأثير (عز الدين أبـي السعادات المبـارك بن محمد الجــزري ت٦٢٠هـ) أسد الفابة في معرفة الصحابة، القاهــرة: دار الشعب، (دط)، ١٩٩٠هـ ١٩٧٠م، ج٤ ص١٤٥٠.

السيوطي (جلال الدين ت ١١٩هـ): تاريخ الخلفاء، بيروت: دار الكتب العلمية، ط ١٤٠٨، م-١٩٨٨م، ص ٨٦. ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد السزاوي، محمود محمد الطناحي،

والأمثلة السابقة وردت في سياق المعاني الحسنة، وأما ما ورد في ضد هذه المعاني؛ فمث للا قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَهُمُ أَحَادِيثَ ﴾ [سبا ١٩٠]، أي: «أخبارًا وعبرًا يتمثل بهم في الشر» (١٠).

وأيضًا بمعنى «يتحدث بهلاكهم»<sup>(۲)</sup>.

وقول عنه وَ القصود بأمرنا هذا ما ليس منه فهوردًه (٢)، والمقصود بأمرنا في هذا الحديث الشريف هو: «دين الإسلام، فهو أمرنا الذي نهتم له، ونشتغل به؛ بحيث لا يخلوا عنه شيء من أقوالنا وأفعالنا، فمن أحدث فيه ما ليس منه فهو رد مردوده (١).

وكذلك قوله رَبِي الله ومُحَدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، (٥٠).

ومعنى المحدثة في هذا الحديث هو: «ما لم يكن معروفًا في كتاب ولا سنة ولا إجماع» (١) والملاحظ مما سبق: أن الحداثة في أصلها اللغوي هي ضد القديم، وأنها تستعمل في الأشياء الحسنة والقبيحة، والمعنى المراد يحدده السياق العام،

 <sup>(</sup>٦) ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث والأثر (م، س) ج١ ص٢٥١، مرجع سابق.
 والصديقي الفتري: مجمع بحار الأنوار (م، س) ج١ ص٤٦٦.



 <sup>(</sup>١) فخـر الديـن الطريحي (الشيـخ) ت ١٠٨٥ هـ، مجمع البحريـن، بيروت: دار ومكتبـة الهلال، (دط)،
 ١٩٨٥م، ج٢ ص٢٤٤.

 <sup>(</sup>۲) محمد طاهـ ر الصديقي الهندي الفُتنـي الكجراتي (الشيخ) ت ٩٩٦٦م، مجمع بحـار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار الهندي: مجلس داثرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الركن، ١٣٨٧هـ – ١٩٦٧م،
 (د ط)، ج١ ص٤٦٩٠.

<sup>(</sup>٣) حديث متفق عليه، أخرجه البخاري في الصحيح، في كتاب الصلح/ باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود (٩٥٩/٢) رقم ٢٥٥٠. وأخرجه مسلم في الصحيح في كتاب الأقضية/ باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور (١٣٤٣/٣) رقم ١٧١٨، كلاهما عن عائشة رضى الله عنها.

<sup>(</sup>٤) الشيخ الطريحي: مجمع البحرين، (م، س) ج٢ ص٥٤٤.

<sup>(</sup>ه) صحيح: أخرجـه أبو داود في «السنن» كتاب السنة/ بــاب في لزوم السنــة (١٩٧٤/٤) رقم ٤٦٠٧ عن العرياض بن سارية - رضــي الله عنه - (السنن لأبي داود، القاهــرة: دار الحديث ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م) تحقيق: د/ عبد القادر عبد الخير، د/ سيد محمد سيد.

وأخرجـه الترمـذي في السنن، كتاب العلم، باب مـا جاء في الأخذ بالسنة (٤٢/٥)، رقـم ٢٦٧٦، وقال عنه: حديث حسن صعيح، (القاهرة: مصطفى البابي الحلبي، تحقيق إبراهيم عطوة) ط١، ١٢٨٢هـ- ١٩٦٢م. وأخرجـه الدارمي في السنن: المقدمة، باب اتبـاع السنة (٥٧/١) رقم ٩٥، (القاهرة: دار الريان للتراث ودار

والكتاب العربي) تحقيق: فواز أحمد رمرلي، وخالد السبع العليمي، ط١، ١٠٠هـ - ١٩٨٧م.

وهي مصدر حدث، وصيغة فعالة تدل على الحرفة، والصنعة، والمزاولة إذا كانت مكسورة الفاء مخففة العين، مثل: نجارة، وتجارة، وزراعة، وصحافة، وتدل على اسم الآلة بفتح الفاء مع تشديد العين، مثل: ثلاجة، وسيارة، وبرادة، وأخذت دلالتها من صيغة المبالغة، ويصعب توجيه هذا الاصطلاح حسب قانون اللغة والصرف. والخلاصة: أن الجذر اللغوي بمعنى الجدة والحدوث، ولكن يلاحظ عند الترجمة من اللغات الأجنبية الغربية نجد اللبس، والغموض، والاضطراب، والتفاوت، وإليك البيان:

## ثانيًا؛ مفهوم الحداثة في المعاجم والثقافة الغربية؛

إن تحديد المفاهيم في الدراسات النظرية هو السبيل الوحيد لوحدة الدراسة، وعدم وقوعها في المتناقضات والمغالطات، ومعلوم أن الحكم على الشيء فرع عن تصوره، فلا حكم على مجهول أو على أمر مختلف في ماهيته.

ويعتقد الباحث أن من أبجديات التعامل مع عالم المفاهيم والمصطلحات ضرورة الرجوع إلى معنى المفهوم في بيئته الأولى، ودراسة ظروف نشأته، وتطوره الدلالي، وسيرته في وطنه الأصلي. فالجو الذي نشأ فيه المفهوم، أو المصطلح مع التغييرات التي صاحبت ظهوره من الأهمية بمكان؛ في مجال التعرف والتعمق في دراسة المفهوم، ومن ثم تحديد العلاقة، أو بيان الحكم الصحيح له أو عليه.

ومن المتفق عليه بين الدارسين، أن مفهوم الحداثة من أشد المفاهيم إثارة للجدل، حيث إنها -الحداثة- تستعصي على التحديد، وترفض التوصيف، وتتنكر لمسلمات التعريف، ويكتنف تعريفها في بيئتها الأصلية الغموض، واللبس، والاضطراب، من أجل ذلك يصعب تعريفها بحد جامع مانع. فلا غرابة -لما سبق- أن عرف بعضهم الحداثة بعد الجهد بالحداثة، ومن اللافت للاهتمام؛ أن هذا الموقف يرجع في الأساس إلى تعدد وجهات النظر حول هذا المفهوم، واختلاف مشارب النظار إليه أو المفكرين فيه، بالإضافة إلى طبيعة هذا المفهوم من حيث مضامينه ومحتوياته، فهو مفهوم مركب أو معقد أو متشابك -كما يقال-، ومع ذلك فلا مناص من دراسته، وفحصه للوصول إلى كنهه، حيث إنه يعتبر من المفاهيم المفتاحية في مجال الثقافة الغربية؛ والجذر اللغوي اللاتيني للكلمة ( modus ) .



تعني: الشكل، أو الصيغة، أو الطريقة التي تكون علامة للشيء، ومنها اقتبست كلمة الموضة المعربة كما ي الفرنسية وغيرها، والحداثة بوصف عام كما ورد في معجم أكسفورد: «استعمال طريقة في التعبير، أو خصوصية في الأسلوب، أو ميزة غريبة في صنعة ما، مما يميز الأوقات الحديثة أو الأزمنة العصرية (١٠). ويفهم من هذه الترجمة أنها عبارة عن بدعة غريبة وغير مألوفة تميز الأزمنة الحديثة، وهذا كما هو ظاهر يعد من قبيل التوصيف العام.

ومن ناحية المفهوم الاصطلاحي نجد كما سبق العديد من التعريفات المختلفة في مقام توصيف هذا المفهوم المعقد أو المركب، وفي هذا الصدد يقول الناقد الإنجليزي رايموند وليامز (١٠): «بدأ تعبير الحديث ( Modern ) مرادفًا -بدرجة تزيد أو تنقص - لتعبير «الآن» أواخر القرن السادس عشر، وفي كل الأحوال، فقد كان من المألوف أن يميز الفترات الزمنية التالية للعصور الوسطى والعصور القديمة، شم جاء القرن الثامن عشر وانتشر استخدام «يحدثن»، و»الحداثة»، و»حداثي» بمعنى التعصير والتحسين. وفي القرن التاسع عشر بدأ التعبير يأخذ مسحة ما هو مرغ وب وتقدمي إلى حد بعيد... لكن «الحداثة» كعنوان لحركة ثقافية شاملة، ثم استرجاعها كتعبير عام منذ ١٩٥٠م» (١).

ومن الملاحظ أن الحداثة «تشير بشكل أو بآخر، إلى مرور الزمن، فمن خلال الصفة «حديث» تشير إلى نظام جديد، وإلى تسارع، وإلى القطيعة، وإلى ثورة في الزمن، وعندما تظهر كلمات «حديث»، «تحديث»، «حداثة» نحدد من باب التضاد



<sup>(1)</sup> The Oxford English Dictionary, 1933 Vol. VI, P. 573.

ترجـم هذا النصى وغيره من نصوص التمهيد الدكتـور صلاح رمضان السيـد، رئيس قسم اللفـات الأوربية القديمة، كلية اللغات والترجمة، جامعة الأزهر، وهي ترجمة خاصة لهذا البحث.

<sup>(</sup>٢) رايموند ويليامـز (١٩٢١–١٩٨٨م)، أحـد أهـم النقـاد الإنجليـز الماصريـن، عمل أستـاذًا للدراما بجامعـة كيمبريـدج حتى تقاعـد في ١٩٨٢م، من أعماله المنشـورة: الثقافة والمجتمـع، ١٩٥٨م، «الريف والمدينـة، ١٩٧٥ «الماركسية والأدب»، ١٩٧٧، مسائل في الماديـة والثقافة، ١٩٨٠؛ منابع الأمل- الثقافة، الديمقراطية، الاشتراكية، ١٩٨٩، وله عدد من الروايات المنشورة.

انظر: رايموند ويليامز: طرائق الحداثة ضد المتواثمين الجدد (ترجمة) فاروق عبد القادر، الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب- سلسلة عالم المعرفة (ثقافية شهرية) المدد رقم ٢٤٦، صفر ١٤٢٠هـ يونيو ١٩٩٩م، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) (ن،م): ص٥٦.

ماضيًا قديمًا ومستتبًا... فهي كلمة تشير إلى كسر في السير المنتظم للزمن، وتشير أيضًا إلى معركة فيها المنتصرون والمنهزمون (١٠).

ويمعنى مقارب يذكر الفيلسوف الألماني هبرماس (٢) أن «كلمة حديث Moderne استعملت المرة الأولى في القرن الخامس بهدف التمييز بين الماضي الروماني والوثني من جهة، والحاضر المسيحي الذي لم يكن قد مضى زمن طويل على الاعتراف به رسميًّا من جهة أخرى.. فالمفهوم يعبر دائمًا – ومن خلال مضامين مختلفة – عن وعي عصر ما يُحدِّد نفسه بعلاقاته بماضي العصور القديمة، ويفهم ذاته كنتيجة انتقال من القديم إلى الحديث "(٢).

ويحددها الألماني هبرماس في شكلها الفربي الخاص بأنها: «مشروع ولده جهد غير عادي من جانب مفكري التنوير (1)؛ لتطوير علوم موضوعية، وأخلاق كونية، وقانون كوني، وفن مستقل، وفقًا لمنطقها الداخلي (0)، وفي ذلك إشارة إلى أصل الحداثة كنسق نقدي لمعتقدات الكنيسة الفربية طوره رواد التنوير الفربي في سيرهم للخروج من سلطان الكنيسة، ووصاية كهنوتها.

<sup>(</sup>٥) انظر: رول ماير: البحث عن الحداثة (الفكر السياسي العلماني الليبرالي واليساري في مصر ٤٥-١٩٥٨م)، أطروحة الدكتوراه -جامعة أمستردام- هولندا، (ترجمة) شريف يونس، القاهرة: ميريت للنشر والمعلومات ط١، ٢٠٠٠م، ص٢٢.



برينولاتور: لم نكن حداثيين أبـدًا، (ترجمة) إياس حسن وعدنان محمد، دمشـق: دار المدي للثقافة والنشر، ط١، ٢٠٠٠م، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٢) يورجين هبرماس: (١٩٢٩م) فيلسوف وعائم اجتماع ألماني، درس الفلسفة وعلم الاجتماع في جامعتي هايد لبرغ وفراتكفورت، ينتمي إلى الجيل الشاني من مدرسة فراتكفورت النقدية، ويعد من أبرز ممثليها، حال مع فلاسفة أخرين انتقاد المجتمع، وأشكال الاستلاب الحديث، مركزًا على المقلانية التواصلية، وطالب بفلسفة أنوار جديدة، من أهم كتبه: القول الفلسفي للحداثة، النظرية والممارسة. انظر: أ. زوني إيلي ألفا: موسوعة أعلام الفلسفة العرب والأجانب، بيروت: دار الكتب العلمية ط١، ١٩٤٢هـ ١٩٩٣م، ج٢ ص٥٢٣. جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة، بيروت: دار الطليعة ط٢، ١٩٩٧ ص ١٩٨٧.

سامي خشبة: مفكرون من عصرنا القامرة، المكتبة الأكاديمية ط١، ٢٠٠١م، ص ٨٨٤.

 <sup>(</sup>۲) يورجين هبرماسن: الحداثة مشروع ناقص (ترجمة) د. بسام بركة، (بيروت) مجلة الفكر العربي
 الماصر العدد (۲۹)، آياد- حزيران، ۱۹۸۱م، ص٤٢.

<sup>(</sup>٤) التنويس: النهضة الفكرية في أوربا التي امتدت على طول القرون السابع عشسر والثامن عشر والتاسع عشسر، واتخذت شكل ثورة على التزمست، والتركيز الإيجابي على استخدام العقل، والأساليب التجريبية في الكشف عن الحقيقة، وتأمين السعادة، وإعادة تشكيل المؤسسات على نحو يكون أشد قدرة على توفير التقدم الاجتماعي والسياسي والاقتصادي، يراجع: الكيالي (م، س) ج٢ ص٢٢٦-٢٢٦.

لـذا يصفها أحد الباحثين الفربيين بأنهـا: «انحسار الإيمان الديني، وفقدان الدين لمرجعيته المعصومة (١٠). ويمعني أوضح: «هي عدم الانطلاق المباشر من الدين (١٠).

ويقـول آلان تورين<sup>(٢)</sup>: هـي —أي: الحداثة-: «بناء صـورة عقلانية للعالم الذي يدمج الإنسان بالطبيعة -الكون المتناهي في الصغر (الميكروكزم) في الكون المتناهي في الكبر (الماكروكزم)-، وترفض كل أشكال الثنائية بين الجسد والنفس، وبين عالم الإنسان والعالم المفارق $^{(1)}$ .

ويقول الشاعر الفرنسي بودلير (٥): «إن الحداثة هي المؤقت، وسريع الزوال، والجائـز، هـى نصف الفـن، بينما الأبـدي والثابت هـو النصف الأخـر، (١٦). وهذا توصيف لها في مجال الأدب والفن، ولا يخرج عن إطار المفهوم العام لها؛ لذلك

- Neusner, Jacob: Judaism in the modern times, Black well publisher, 1995 P.I. ينظر: د/ عرفان عبد الحميد فتاح: الفكر الديني وتحديات الحداثة، (بيروت) مجلة إسلامية المعرفة، السنة (۷)، العدد (۲٦) خريف ١٤٢٢هـ- ٢٠٠١م، ص١٨.
- ما يك فيذرستون (وأخرون): محدثات العولمة (ترجمة) عبد الوهاب علوب، القاهرة، المجلس الأعلى **(Y)** للثقافة، سلسلة المشروع القومي للترجمة (٩٣)، ط١، ٢٠٠٣م، ص١٧٨.
- آلان توريس: مفكر وفيلسوف وعالم اجتماع غربي معاصر يميل إلى الحزب الاشتراكي الفرنسي، وعمل مستشارًا لـ (٣) ميشيل دوكار (رئيس الوزراء الفرنسي الأسبق) في الفترة ما بين ١٩٨٨-١٩٩١م، براجع مقدمة المترجم.
- آلا توريس: نقد الحداثة (ترجمة) د/ أنور مفيث، القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة، سلسلة المشروع (٤) القومي للترجمة (٣٨)، ط١، ١٩٩٧م، ص٥٧-٥٣.
- بودلير: (١٨٢١-١٨٦٧م) هو أبو العصور الفرنسية الحديثة في الشعر، فقد والده طفلًا، فتزوجت أمه ثانية، فتأثر في سلوك وسلبًا، كان مشهورًا بالمجون والإسراف والخصور، كتب في نقد الرسم، نشر ديوانه الأشهر أزاهير الشر (١٨٥٧مُ) فعد إباحيًا وغرِّم بثلاثمائة فرنك، وحذفت منه ست قصائد، مات مشلولا. يراجع: رُواد طربية: مختار الشعر الغربي من بود لير إلى بير بفير (بيروت: المسار للنشر والأبحاث والتوثيق، ط١، ١٩٩٤، ص١٢.
- وياسس يونسس (ترجمة): مختارات من ديـوان أزهار الشر، القاهـرة: الهيئة المصريـة العامة للكتاب، ۱۹۹۵م، ص ۹ – ۱۳.
- انظر: مارشال بيرمان: حداثة التخلف (تجربة الحداثة) (ترجمة) فاضل جتكر، فبرص، مؤسسة عيبال للدراسات والنشر، ط١، ١٩٩٢م، ص ١٢٤.
- ديفيد هارية: حالة ما بعد الحدالة، بحث في أصول التفيير الثقافي (ترجمة) د.محمد شيا، مراجعة: د. ناجي نصر، حيدرحاج إسماعيل، بيروت: المنظمة العربية للترجمة، ط١٠ ، مايو ٢٠٠٥م، ص ٢٧.
- يـول. ب. ديكسـون: الأسطـورة والحداثة في أحــلام محالة إلى التقاعــد، حول روايــة: دون كازمورو
  - (ترجمة) خليل كلفت، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١٠، ١٩٩٨، ص ٢٦.
    - مایك فیذرستون (وآخرون): محدثات العولمة (م، س)، ص۱٤۷.
- فرانك كايم: الحداثة وما بعد الحداثة (ترجمة) أحمد محمد حسن، مراجعة، أ. م، د. حامد أحمد غانم، القاهرة، مجلة الفن المعاصر (فصلية علمية محكمة) أكاديمية الفنون العدد (٣) شناء (٢٠٠١م)، ص ٢٥٤.



عرفتها موسوعة الأدب والنقد بأنها: «ظاهرة أدبية تاريخية، ذات دلالة أوسع، تمثل مختلف مراحل استيعاب التحولات الكبرى في بنية المعرفة، والعقائد الإنسانية، وفهمها وهضمها» (١٠). فهي في هذا السياق تعني ببساطة: «التحول المستمر والمتسارع» (٢٠). كما أنها في مجملها هي: «قطع معرف علمي وعلماني مع الموروث» (٢٠). فالحداثة حسب كلامهم انقطاع عن الماضي وانفصال عنه، ولذا وصفت بأنها: «التحمس لما هو حديث» (٤٠).

ويسري الباحث أنسه من المفيسد -والحالتنسن- تصنيف الحداثسة كمفهوم غربي من خلال ثلاث مستويات:

المستوى الأول: الحداثة باعتبارها مذهبا: (MODRNISM)

يحـدد معجم «وبسـتر» الحداثة كمذهـب فكري أو طـرح نظري، فيذكـر أنها هي: «الاستعمـال الحديث، أو الممارسة الحديثة، أو الفكـر الحديث، وهي تعني التعاطف مع الأفـكار الحديثة، وهي حركة في المسيحية من الحـركات الكثيرة والمختلفة، التي تحاول أن تعيد تجديد العقيدة التوراتية والمسيحية والتعاليم الخاصة، في ضوء العلم الحديث.

وهو الأمر الذي أدين في الكنيست الكاثوليكية الرومانية<sup>(٥)</sup> من قبل البابا بيوس العاشر<sup>(١)</sup> في عام ١٩٠٧م باعتباره إنكارًا للإيمان».

انظر: منير البَعلبكي: معجم الأعلام في: قاموس المورد بيروت، دار العلم للملايين، ط٢٠٠٨، ٢٠٠٤م. ص١٩٠.



مارتـن كويل (وآخـرون): موسوعة الأدب والنقـد (ترجمة) د. عبد الحميد شيحـة، القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة المشروع والقومي للترجمة (٨٤)، ط١، ١٩٩٩م، ج١ ص٢٦٣.

 <sup>(</sup>۲) ريشارد أوزبرن/ بورن فان لون: علم الاجتماع سلسلة أقدم لـك (٥٤٨)، (ترجمة) حمدي الجابري،
 مراجعة: د/ إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة/ ط١، ٢٠٠٥، ص٣٠.

 <sup>(</sup>٢) براجع: د/ خليل أحمد خليل: معجم المصطلحات الاجتماعية، بيروت: دار الفكر اللبناني، ط١، ١٩٩٥م، ص١٠٦٠.
 معجم المصطلحات الفلسفية، بيروت: دار الفكر اللبناني، ط١، ١٩٩٥م، ص٦٦.

 <sup>(</sup>٤) رشدي ضكار (دكتور): علم الاجتماع وعلم النفس والانتربولوجيا الاجتماعية -معجم موسوعي عالمي-باريس: دار النشر العلمية -جينيز - ط١، ١٩٨٠م، ج١ ص١٤٢٠.

<sup>(</sup>٥) الكنيسة الكاثوليكية: أي الجامعة، وهي عند أصحابها الكنيسة الحقة التي أسسها السيد المسيح، ورتب مؤمنيها تحت سلطان الرسل والأساقفة من بعدهم، يرأسهم القديس بطرس هامة الرسل، والحبر الأعظم خليفته، وهي تتفرع في وحدة الإيمان والسلطة إلى طوائف تتباين بطقوسها ولغاتها. يراجع: لويس معلوف اليسوعي: المنجد في اللغة والأدب، بيروت: المطبعة الكاثوليكية (د.ت)، ج ٢ ص ٢٤٨.

<sup>-</sup> الأب صبحتي حمدوي اليسوعي: معجم الإيمان المسيحتي (مراجعة) الأب جان كوربون، بيروت: دار المشرق بالتعاون مع مجلس كنائس الشرق الأوسط، ط١، ١٩٩٤م، ص٢٩٠.

 <sup>(</sup>٦) بيوس الماشر: (١٨٣٥-١٩١٤). تولى البابوية (١٩٠٣-١٩١٤). عُني بالمسائل الاجتماعية، وبخاصة تحسين أحوال الفقراء.

وي دائرة المعارف البريطانية نجد أن ( Moderism ) هي: «حركة في الكنيسة الكاثوليكية، قامت في أواخر القرن التاسع عشر وأواثل القرن العشرين، استهدفت إعادة تأويل التعاليم الكاثوليكية التراثية (التقليدية) في ضوء نظريات القرن التاسع عشر الفلسفية والتاريخية والنفسية، ونادت هذه الحركة بحرية العقل... والمحدثون كافحوا لإثبات أن الكتاب اللاهوتيين كانوا محكومين بالأزمنة التي عاشوا فيها، وحركة الحداثة عكست أيضًا رد الفعل ضد المركزية المتنامية لسلطة الكنيسة متمثلة في البابوية».

وفة قاموس روبير الفرنسي نفس المضمون: فالحداثة «تشير إلى حركة دينية تهدف إلى تفسير جديد للعقائد، وللمذاهب التراثية؛ لتتمشى مع اكتشافات التفسير الحديث»(١).

وف موسوعة لاروس الكبرى هي: «مجمل المذاهب، والاتجاهات المتعلقة بتجديد اللاهبوت، والتفسير، والمذهب الاجتماع، ي وإدارة الكنيسة لوضعها في توافق مع متطلبات العصر الذي يعيشونه» (٢٠).

#### وعرفها معجم الإيمان المسيحي بأنها:

«حركة في الفكر الكاثوليكي، نشأت في مطلع القرن العشرين، وسعت إلى تفسير تعاليم الكنيسة في ضوء المفاهيم الفلسفة والتاريخية العصرية»(٢).

وفي معجم موسمي آخر يؤكد على هنذه الزاوية المطروحة فيقول: هي «اتجاه

 <sup>(</sup>٣) الأب صبحي حموي اليسوعي: معجم الإيمان المسيحي، (م. س) ص ٣٤.
 ويراجع أيضًا: قاموس أطلس: دار أطلس للنشر ط٢٠ ٢٠٠٣، القاهرة ص ٨١٠.
 وقاموس أديان ومعتقدات شعوب العالم: لجنة مؤلفين، القاهرة: دار الكلمة ط١، ٢٠٠٤، ص ٥٥.



<sup>(</sup>۱) قاموس روبير للغة الفرنسية، طبعة ١٩٨٥، انظر، د/ زينب عبد العزيز، الحداثة والأصولية، القاهرة: دار الأنصار ط١، ١٤١٦، ١٩٩٦م، ص ٣٩.

٢) موسوعة لاروس الكبرى، باريس: نشر مكتبة ومطبعة لاروس طه ١٩٧٥، ص ١٠٦٧، يراجع د. زينب عبد العزيز (ن، م) ص ٤٣. وصعيد بـن زدقة: الحداشة الشعرية عند علي أحصد سعيد (أدونيس) بين النظرية والتطبيق رسالة ماجستير غير منشورة بإشراف أ. د/ محمد عبد المطلب، مصطفى عبد الشايخ بقسم اللغة العربية وأدابها كلية الأداب - عين شمس، ١٤١١ه - ١٩٩٩، ص ٢٣.

يدعو إلى تمشى الأديان، والمعنويات، والمذاهب الاجتماعية بصفة عامة مع نقدية التاريخ، والفلسفة الحديثة، ومعطيات العصر، والانطلاق إلى التقدم، (١).

وملامـح هذه الحركة هي: «تقديم العقل علـى الوحي، وحتمية التغيير والتبديل في العقيدة على حسب تقدم الحضارة»<sup>(٢)</sup>.

المستوى الثاني: الحداثة كعملية: أي بمعنى التحديث (MODERNIZATION)

والحداثة من هذه الزاوية تعني التحديث، وهو: «قبل كل شيء، عملية أو مجموعة من العمليات التراكمية التي تطور -في مجتمع ما- قوي الإنتاج، وتعبى الموارد، والثروات، وتنمي إنتاجية العمل، وتمركز السلط الاجتماعية والسياسية داخل أجهزة محكمة، وتحررفي الآن نفسه تقاليد الممارسة السياسية من أجل المشاركة في الحياة العامة، وتؤنس القيم والقوانين والنواميس، لتجعلها علمانية حرفًا، فلا تخضع لأية عقيدة، ولأي موقف أيديولوجي معين (٢٠).

<sup>–</sup> ميشيــل فاديه: الأيدّيولوجية وثائق من الأصول الفلسفية، بــيروت: دار النتوير للطباعة والنشر، ط١٠. ١٩٨٢م، ص ١٩ – ٢٧.



<sup>(</sup>۱) د/ رشدي فكار: (م، س)، ج ۱ ص ١٤٦.

 <sup>(</sup>۲) كارل راهـنر: هربرت فورغريملر: معجم اللاهـوت الكاثوليكي ترجمة المطران عبده خليفة بيروت: دار المشرق ۱۹۸٦، ص ۸۸.

Colman: modernization in Encyclopaedie of social science, vol x. (۳) يراجع: د/ فتحي التريكي، د/ رشيدة التريكي: فلسفة الحداثة، بيروت: مركز الإنماء القومي، ط١٠. ١٩٩٢م، ص٩.

والأديولوجيـة: أول من استعمل هـذا الإصلاح الفيلسوف الفرنسي ديستـان تريس ( ١٧٥٥-١٨٣٦ ) ، يخ كتابة عناصر الأيديولوجية بمعنى علم الأفكار، ثم انتشر الاستخدام بمعنى نظام مشتق، أو مجموعة من المبادئ الاجتماعية والسياسية، وهي عند البعض المعادل الوظيفي للأسطورة، أي: العملية التي يمارسها فعلًا الفكر المُدعى بوعي، ولكنه وعي زائف.

أو هي نظام شامل لتفسير المالم التآريخي والسياسي، أو فكر محمل بالماطفية، وعند ماركس هي نظام للمفاهيم الاجتماعية - السياسية، الاقتصادية، القانونية، الفنية ... إلخ، التي تمبر عن مصالح طبقة معينة، وتتضمنه معايير سلوكية ومبهمات نظر وتقويمات مناسبة، فهي جـزء من البنية القومية حيث إنها تعكس الملاقات الاقتصادية. وعرفت أيضًا بأنها منظومة من المنقدات، والأفكار المشتركة التي تبرر مصالح الجماعات المهيمنة في المجتمع، وترتبط ارتباطًا وثيقًا بمفهوم القوة.

يراجع في ذلك: مراد وهبه: المجم الفلسفي، القاهرة: دار قباء للطباعة، طهُ، ١٩٩٨م، ص ٣٣٧. أنتوني غدنـز: علم الاجتماع (بمساعدة كارين بيردسال)، (ترجمة وتقديم)، د/ فايز الصُياغ، بيروت:

انتوني غدنـز: علم الاجتماع (بمساعدة كارين بيردسال)، (ترجمة وتقديم)، د/ فايز الصياغ، بيروت نشر المنظمة المربية للترجمة، ط١، ٢٠٠٥م، ص ٧٣٩.

<sup>-</sup> دينكـن ميشيل (تحرير): معجم علم الاجتماع، (ترجمة) د. إحسان محمد الحسن، (العراق)، منشورات وزارة الثقافة والإعلام، سلسلة الكتب المترجمة (٧٩)، طبعة دار الرشيد للنشر، ١٩٨٠م، ص ١٦٩.

ونفس هـذا المضمون أكد عليه باحث آخر حيث وصـف التحديث بأنه: «العملية التي اقترنت بالثورة العلمية، ومن خلالها أصبحت كافـة النظم التي تطورت عبر التاريخ، مهيأة لمواجهة التغييرات الوظيفية المتسارعة؛ التي نجمت عن تزايد معرفة الإنسان ببيئته، وسيطرته عليها»(۱).

ويلاحظ هنا ارتباط مفهوم (التحديث) بالإجراءات والممارسات والتجارب التي تمت في البيئة الغربية، في المجالات السياسية، والاقتصادية، والاجتماعية.

وفي صيفة عمومية يصف أحد الباحثين الغربيين عملية التحديث بأنها: «التحول والانتقال من المجتمعات التقليدية البسيطة إلى المجتمعات الحديثة المعقدة تكنولوجيًا، ويعبر عن ذلك بالتصنيع الذي يعتبر تحولًا من الزراعة المعيشية إلى زراعة المحاصيل النقدية والتحضر، ويعتبر التحديث مفهومًا تطوريًا؛ إذ ينظر إلى المجتمعات باعتبارها تمر بمراحل معينة، وتصل في النهاية إلى مجتمع صناعي (٢) حضري منظم» (٢).

انظـر: محمـد فائق عبـد الحميد فهمـي: المجتمـع ودوره في التنميــة الاجتماعية دراســة تطبيقية على منطقة شبرا الخيمة الصناعية، رسالة دكتوراه غير منشورة، قسم علم الاجتماع، كلية الأداب –جاممة القاهرة– بإشراف د/ فاروق محمد النادي، ص ٤٣.



<sup>-</sup> جـون بــلا ميناتــز: الأيديولوجيــة مفاهيمها وتطورهــا في الواقع التاريخــي والسياســي (ترجمة) د. إسماعيل علي سعد، الإسكندرية: دار المرفة الجامعية، ط١، ١٩٩٠، ص ١٥ - ٣٤.

<sup>–</sup> عــادل محمــد زكي صــادق: الوحدة الوطئيــة في قبر صــ، رسالة دكتوراه غــير منشورة قســم العلوم السياسيــة كلية الاقتصــاد والعلوم السياسية جامعة القاهرة، بإشــراف د/ محمد فتح الباب الخطيب، ١٩٨٠م، ص١١٥.

<sup>-</sup> محمد محمود ربيع، إسماعيل صبري (تحريـر)، موسوعة العلـوم السياسية الكويـت: نشر جامعة الكويت، مؤسسة الكويت للتقدم العلمي، وزارة الإعلام، طبعة دار الوطن، ١٩٩٢م، ١٩٩٤م، ج١ ص٢٦٨. - سامى خشبة: مصطلحات فكرية، القاهرة: المكتبة الأكاديمية، ط١، ١٩٩٤م، ص ٨٦.

 <sup>(1)</sup> انظر: د. السيد الزيات: التحديث السياسي والمسألة الديمقراطية مجلة الوحدة (المغرب) السنة (٨)،
 العدد (٨٥)، تشرين الأول ١٩٩١م، ربيع الثاني ١٤١٢م، ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) المجتمع الصناعي: مفهوم يهدف إلى دمج المجتمعات ذات الاقتصاد الموجه والمجتمعات ذات الاقتصاد التنافسي وتكوين فئة واحدة منهما مع تراجع في المجال الزراعي، وانطلاقة في المجال الصناعي وزيادة وسائل النقل. يراجع: الكيالي (م، س) ج ٦ ص ٢٥.

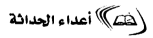
 <sup>(</sup>۲) براجع: سيد محمد فارس: انثروبولوجيا ما بعد الحداثة، دراسة تحليلية نقدية، رسالة ماجستير غير
منش ورة بقسم الاجتماع - كلية الآداب، بني سويف، عام ٢٠٠٢م (بإشراف أ. د/ علية حسن حسين)،
 جامعة القاهرة، ص ٧٧، وهذا التوصيف يقترب بدرجة كبيرة من تعريف ولبرت مور (W.more) في
كتابه التغير الاجتماعي (١٩٦٤)، عرف التصنيع بنفس هذه الدلالات.

والتحديث -من وجهة نظر ماكس فيبر (١٠) -: «هو التحول عن التوجه الديني إلى المنظور الذي يميل إلى الدولة كرؤية دنيوية، وكانت العناصر الرئيسية التي يتألف منها التحديث على النحو التالى -كما يرى فيبر -:

- ١. الاتحاه للعلمانية.
- الاتجاه للبيروقراطية حيث ظهور التنظيمات العقلانية المرتكزة على قواعد تهدف إلى التقدم بكفاءة، نحو تحقيق أهداف محددة واضحة "(1).

ولأجل ذلك جاء وصف التحديث في أحد المعاجم النقدية «بكونه عملية تعبئة وتمايز وعلمنة» (٢).

ومن نتائج ذلك ربط عملية التحديث بالتغريب، وفي هذا يطلق التحديث عند علماء الاجتماع والعديد من المؤرخين: «على مجموعة من التغييرات المعقدة جدًّا، والتي تؤثر على جميع المجتمعات الإنسانية، وإن بطريقة متفاوتة، وبناء لآليات انتشار متنوعة جدًّا، اعتبارًا من القرن السادس عشر، وانطلاقًا من أوربا الغربية» (1).





<sup>(</sup>۱) ماكس فيبر: (۱۸٦٤-۱۸٦٤) فيلسوف ألماني وعالم اجتماع درس القانون والاقتصاد، وفي سنة ١٨٩٣ عين أستاذ للاقتصاد في سنة ١٨٩٠م أصيب بانهيار عصبي حاد، أقعده عن نشاطه الأكاديمي، ولم يستطع العودة إلى التدريس إلافي سنة ١٩١٨، من أهم مؤلفاته: الاقتصاد والجمم، الأخلاق البروتستانتية، وروح الرأسمالية.

يراجع: نيقولا تيما شيف: نظرية علم الاجتماع طبيعتها وتطورها (ترجمة) الدكاترة: محمد عبودة، محمد عبودة، محمد عبودة، محمد علي محمد، السيد الحسيني، القاهرة: دار المعارف، ط ١٩٨٢،٨٠٠ من ٢٥٢، ٢٥٢.

<sup>-</sup> زوني إيلي ألفا: (م، س) ج ٢ ص ١٨٨.

<sup>-</sup> أنتونّي غدنز: (م،س) ص ٧٠ ، ٧١.

<sup>(</sup>٢) رونال.د إنجلهارت: القيم المتفيرة والتنمية الاقتصادية والتغير السياسي، المجلة الدولية للعلوم الاجتماعية، عدد (١٤٥) سبتمبر ١٩٩٥م، ص١٨، نقلًا عن: سيد محمد علي فارس، (م، س)، ص ٧٤. والبيروقر اطية: عبارة عن تتظيم إداري يقوم على السلطة الرسمية، وعلى تقسيم الممل وظيفيًا بين مستويات متدرجة، وعلى الأوامر الرسمية التي تصدر من رئاسات إلى مرؤوسين، يراجع: نبيلة داود: الموسوعة السياسية المعاصرة، القاهرة مكتبة غريب، ط١، ١٩٩١م، ص ٣٢.

<sup>-</sup> دینکن میشیل (م، س) ص ٤٧.

 <sup>(</sup>۲) ريمون بودون/ فرانسوا بوريكو: المعجم النقدي لعلم الاجتماع (ترجمة) د. سليم حداد، بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط١٠٦٠١هـ ١٩٨٦م، ص١٤٨٠.

<sup>(</sup>٤) (ن،م): ص ١٤٨.

#### الحداثة، المفهوم والمصطلحات القاربية

وعلى هذا سار العديد من الباحثين في مجرى التأكيد على الصيغة الغربية للتحديث: «عبر عملية الغربنة، أي: التغريب» (١٠).

فالتحديث عبارة عن: «عملية التغيير التي بمقتضاها تحصل المجتمعات المتخلفة على الصفات المشتركة التي تتميز بها المجتمعات المتقدمة، (٢) وهذه الصفات المشتركة تتلخص في نمو الإنتاج، والاستهلاك، والنزعة الديمقراطية (٢) وانتشار التعليم، والاتجاه نحو التفكير العلماني، وزيادة الحراك الاجتماعي (١) وتكيف شخصية الأفراد مع هذه الأوضاع (٥).

 <sup>(</sup>٥) د. أحمد زكي بدوي: (م. س) ص ٢٧٢، صامويل هنتنجتون: صدام الحضارات: إعادة صياغة النظام العالمي، (ترجمة): طلعت الشايب، تقديم: د. صلاح قنصوه، القاهرة: سطور للنشر، ط١، ١٩٩٨ (م، س)، ص١١٢.



<sup>(</sup>۱) دانييل ليرنر: زوال المجتمع التقليدي، في: ج. ثيمونزروبيرتس، أيمي هايت: من الحداثة إلى العولة: رؤى ووجهات نظر في قضية التطور والتغيير الاجتماعي (ترجمة) سمر الشيشكلي، مراجعة: محمود ماجد عمر (الكويت) سلسلة عالم المعرفة (۲۰۹) نوفمبر ۲۰۰۴ رمضان ۱۵۲۵ه، ج ۱ ص ۱۸۱.

 <sup>(</sup>٢) د. أحمد زكي بدوي: معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، بيروت: مكتبة لبنان طبعة ١٩٨٦م، ص
 ٢٧٢. هنري لوفيفر: ما الحداثة (ترجمة) كاظم جهاد بيروت ١٩٩٢م، نقلًا عن: د. عبد المجيد الشرية: الإسلام والحداثة -سلسلة موافقات، تونس: الدار التونسية للنشر، ط٢٠ ١٩٨١م، ص ٢٤.

<sup>-</sup> صامويل منتفجتون: التغير إلى التغيير في: من الحداثة إلى العولمة، (م، س) ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) الديمقراطية: اشتىق مصطلح الديمقراطية من أصل يوناني يدل المقطع الأول منها (ديمو) على «الشعب»، و «كراتوس» بمعنى «الحكم»، وبهذا المعنى فإن الديمقراطية هي النظام الذي لا تتمثل فيه سلطة الحكم في الملك أو الطبقة الأرستقراطية، بل في الشعب الذي يستطيع عبر ممثليه أن يحكم نفسه بنفسه بغير أن الحكم الديمقراطي قد اتخذ عبر التاريخ أشكالاً ودلالات متنوعة.

يراجع: أنتوني غدنز: (م، س) ص٤٧١ - ٤٧٥، نبيلة داود: (م، س) ص٢٧، أندريه لالاند: (م، س) ج١ صـ٣٥٥، عبد المنعـم الحفني موسوعة الفلسفة والفلاسفة، القاهـرة: مكتبة مدبولي، ط٢، ١٩٩٩، ج١ ص٢٠٠.

<sup>-</sup> جـلال الدين سيد: معجـم المصطلحات والشواهد الفلسفية، تونسى: دار الجنوب للنشر، ط ١٩٩٨، ١٩٩٨ (م، س)، ص ١٩٧.

<sup>-</sup> مُحمد محمود ربيع، إسماعيل صبري (تحرير): موسوعة العلوم السياسية، (م، س) ج١ ص٤٥، ٥٠ - مراد وهبه: المعجم الفلسفي، (م، س) ص٣٢٢.

٤) الحراك الاجتماعي: يشير هذا المصطلح إلى تحرك الأفراد والجماعات بين مواقع اقتصادية واجتماعية مختلفة، وهناك الحراك الإقليمي، وهو تحرك الأفراد على سلم التدرج الاجتماعي من إقليم لآخر في البلد الواحد، أو من بلد إلى آخر. والحراك العمودي وهو حركة الصعود إلى أعلى، أو الهيوها إلى أسفل نظام التدرج الهرمي للأوضاع في النظام التدرجي القائم، وأيضًا هناك الحراك بين الأجيال، وكذلك في داخل الجيل الواحد، يراجع: أنتونى غدنز: (م، س) ص ٢٦٤، ٧٤٧.

### المستوى الثالث: الحداثة باعتبارها ظاهرة: ( MODERNITY)

والحداثة من خلال هذا المنظور كما يقول أحد الفلاسفة الغربيين: «ليست مفهومًا سوسيولوجيًا (اجتماعيًّا)، ولا مفهومًا سياسيًّا، وليست بالتمام مفهومًا تاريخيًّا، بل هي نمط حضاري خاص يتعارض مع النمط التقليدي، أي: مع كل الثقافات السابقة عليه أو التقليدية»(۱).

ويسرى جياني فاتيمو<sup>(۲)</sup> الحداثة في هذا السياق على أنها: «حالة وتوجه فكري تسيط رعليها فكرة رئيسية، فحواها أن تاريخ تطور الفكر الإنساني، يمثل عملية استنارة مطردة، تتنامى وتسعى قدمًا نحو الامتلاك الكامل والمتجدد (عبر التفسير وإعادة التفسير) لأسس الفكر وقواعده، والحداثة بهذا المعنى تتميز بخاصية الوعي بضرورة تجاوز تفاسير الماضي ومفاهيمه، والسعي الدائب نحو استمرار هذا التجاوز في المستقبل؛ وذلك لتحقيق الإدراك المطرد عمقًا بالأسس (الحقيقية) والمتجددة التي تبطن المارسات الإنسانية، وتضفي الشرعية عليها، سواء في مجالات العلوم، والفنون، والأخلاق، أو غيرها من المجالات الفكرية والعلمية، (۱).

على هذا النحو السابق يتشكل مفهوم الحداثة في المناخ الغربي باعتباره مصطلحًا غربيًا محضًا، سواء أكان حركة، أم عملية، أم ظاهرة تاريخية، فعلى جميع هذه المستويات يظهر المفهوم كعلامة بارزة، وخاصة في نفس الوقت بالسياق الغربي.

<sup>(3)</sup> G.VATTIMO, THE END OF MODERNITY (OXFORD. 1988) P.2 نظر: نبك كاي: ما بعد الحداثة والفنون الأداثية (ترجمة) د. نهاد صليحة، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٢، ١٩٩٩م، ص (د).



 <sup>(</sup>١) جان بودر ياد: الموسوعة الشمولية، مادة الحداثة (ترجمة) د. محمد سبيلا في: الحداثة، الوطني،
 الاختلاف، حداثة الآخر، كتاب قضايا وشهادات، العدد (٢) شتاء ١٩٩١ (م، س)، قبرص: نشر مؤسسة عيبال للدراسات والنشر، ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) جياني فاتيمـو: فيلسوف إيطائي معاصر، ولد في تورينو عـام ١٩٣٦ (م، س)، ومدرس علم الجمال في جامعتها، ارتكز على فكرنيتشه وهايد غر لينتقد عنف مقولات الميتافيزيقا التقليدية، من مؤلفاته: الشعر والانطولوجيا (١٩٨٥)، مغامرة الاحتلال (١٩٨٠)، نهاية الحداثة (١٩٨٥)، يراجع: جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة (م، س) ص 2٤٩.

ثالثًا: التعريف ببعض المصطلحات المتعلقة بمفهوم الحداثة:

تتناول الدراسة في هذه النقطة لعدد من أهم المصطلحات المتعلقة بمفهوم الحداثة من ناحية التعريف على النحو التالي:

#### ١- مصطلح العصرانية:

هذا المصطلح يكتنفه قدر من الغموض، فهو مقتبس من كلمة العصر، والعصر في الأصل هو: «مجموعة الظروف والأوضاع الفكرية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية والمعيشية، خلال مرحلة تاريخية معينة، بحيث يكون لها ملامح محددة، أو يغلب عليها طابع معينه (1) فهو يرجع إلى معنى الوقت، والزمن الحاضر، «والمعنى المباشر لهذا المصطلح أن يكون الشيء متزامنًا في عصر واحد مع شيء أو أشياء أخرى؛ فيكونان «متعاصرين» أي: «متزامينين» في غير أن الأمر خرج عن هذا النطاق إلى نطاق آخر على المستوى الغربي، فأطلق مصطلح العصرانية على حركة النقد التاريخي الكاثوليكية للكتب الدينية، وبذلك يتفق المصطلح مع مصطلح الحداثة في أصله ولا يختلف عنه؛ «فغايتها تحديث الفكر الدينيي، والتوفيق بينه وبين الآراء العصرية في الفلسفة، والتاريخ، والسياسة، والاجتماع (1).

وكذلك أطلق المصطلح بصفة الحصر على الغرب، وهذا راجع إلى «انعكاس التقدم المادي والعلمي في الغرب على الأدبيات الغربية منذ القرن التاسع عشر، فأنتج إحساسًا عامًا بأن الغرب هو المعبر عن العصر، وامتزج هذا الإحساس بالمشاعر الدينية والعرقية إزاء الشعوب الأخرى وحضارتها، وبالتالي برز نوع من «تصنيف» الحضارات المختلفة تصنيفًا رأسيًا تصاعديًا، وأصبحت الحضارة الغربية هي الأكثر تقدمًا، وهي الحضارة العصرية، والمعاصرة؛ فامتزج مفهوم



<sup>(</sup>۱) طارق البشري: ماهية الماصرة، القاهرة، دار الشروق، ط۱، ۱۹۱۷هـ ۱۹۹۲م، ص۶۸، وما بعدها. – ..... : حسول القيم والمفاهيم السائدة في المجتمع الغربي المعاصر بين العالمين الغربي والإسلامي، في: مجلـة المسلـم المعاصر، القاهرة، السنـة (۱۸) العدد (۷۱، ۷۲)، رجب –ذو الحجـة ۱٤۱٤هـ، فبراير– يوليو ۱۹۹٤م، ص ۱۱.

<sup>(</sup>۲) ساميخشبة: (م، س) ص٥١٥.

 <sup>(</sup>٣) د/ عبد المنعم الحفني: موسوعة الفلسفة والفلاسفة (م, س) ج١ ص٨٨٤.

المعاصرة بمفهوم التطور من ناحية، والحداثة من ناحية أخرى»(١).

وي بعض التعريفات أنها -العصرنة أو المعاصرة- وهي: «مفهوم يعني التقدم الاجتماعي والاقتصادي لجميع القوميات؛ لتناسب روح وفلسفة وعلوم العصر الدي تعيشه (<sup>(7)</sup>)، وقيل أيضًا: «بأنها تحكم الواقع الدنيوي المعاش، وما ينتج عنه وجعله المقياس للصلاحية وعدمها في حياة الإنسان، أو هي التأقلم مع المعطيات الاجتماعية والعلمية المتجددة في كل زمن (عصر)، وربط الإنسان في فرديته وجماعيته بها في دائرة التصور البشري (<sup>(7)</sup>).

هـذا بالمفهوم العام، أما العصرية بالمفهوم التاريخي الخاص، فهي: أزمة في داخل الكنيسة الكاثوليكية مع العلم في فترة سابقة للحداثة، ومن أهم العناصر الخلفية العامة للعصرية عصر التنوير، والثورة الصناعية، والثورة الفرنسية، وهي معركة في جانبها الديني حدثت داخل أسوار الكنيسة الغربية بين أنصار التقدم العلمي والنقد التاريخي للنصوص الدينية، وبين من يطالب بضرورة التمسك بالتقاليد الكنسية في تفسير النصوص الأزمة التي تزايدت حدثها؛ لتؤدي إلى تلك الأزمة الكبرى المعروفة باسم الحداثة (1).

#### ٢- مصطلح العقلانية ،

لقد عرفت العقلانية بأنها: «مذهب فلسفي، يرى أنه لا يجوز الوثوق إلا بالعقل، بمعنى أن الاختبار غير ممكن؛ إلا لفكر يملك عقلًا، فهو إيمان بالعقل في البينة والبرهان، ولا يجوز التسليم في المذاهب الدينية إلا بما يعترف به العقل بأنه منطقي، وكافي وفقًا للنور الطبيعي، (٥)، وقيل: إنها «مذهب فلسفي يرى أن كل ما هو

 <sup>(</sup>٥) أندريه لالاند: معجم مصطلحات الفلسفة.. (م، س) ج٢ ص١١٧٢.



<sup>(</sup>۱) سامي خشبة: مصطلحات فكرية، (م، س) ص ٥١٥.

 <sup>(</sup>۲) إسماعيـل عبـد الفتاح عبد الـكافي: معجم مصطلحات العولـة، القاهرة، الدار الثقافيـة للنشر، ط١،
 ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م. ص ١٢٨٠.

 <sup>(</sup>٣) د. عبد الرحمن بن زيد الزنيدي: العصرانية في حياتنا الاجتماعية، مجلة جامعة الإمام محمد بن
 سعود الإسلامية، العدد (١٠) جمادى الآخرة ١٤١٤هـ ديسمبر ١٩٩٣م، ص٢٨٧٠.

<sup>(</sup>٤) يراجع د زينب عبد العزيز: (م، س) ص ٢٢.

موجود مردود إلى مبادئ عقلية»(١).

فالعقلانية هي: «الإقرار بأولية العقل، وبأن المعرفة تنشأ عن المبادئ العقلية القبلية والضرورية، لا عن التجارب الحسية؛ لأن هذه الأخيرة لا تفيد علمًا كليا»<sup>(۱)</sup>، فالعقلانية تقابل التجريبية، «وتؤخذ غالبًا» كمرادف مخفف لكلمة اللادين»<sup>(۱)</sup>.

فالعقلانية -مما سبق- اتجاه كامل إلى الإيمان بقدرة العقل في الاستدلال والبرهان، مع الاكتفاء به وتحكيمه في كل شيء، «فهي بوجه عام مفهوم يقول بسلطان العقل، ويرد الأشياء إلى أسباب معقولة» (١).

#### ٣- العلمانية:

«ومصطلح العلمانية يقابله في اللغة الانجليزية كلمة (SECULARISM)، وأصلها لاتيني هو (SAECULARIS)، ويعني: الدهر، أو العالم، أو الزمن، والعلماني عكس الديني، ويستخدم اصطلاحًا للإشارة إلى مدخل للحياة ينفصل تمامًا عن الدين، ويتشكل كلية باهتمامات زمنية دنيوية (١٠).

وقيل: هي «من لفظ بمعنى العالم متزمن بالزمان، أي: أن له تاريخًا، وهي



<sup>(</sup>١) يوسف كرم (وآخرون): المعجم الفلسفي بالقاهرة: مطبعة كوستا توماس وشركاه سنة ١٩٦٦م. ص١١٣٠.

<sup>-</sup> جميل صليبا: المعجم الفلسفي، بيروت: دار الكتب اللبغاني، مكتبة المدرسة، ط١، ١٩٧١م، ج٢ ص٩٠.

<sup>-</sup> عبد المنعم الحفني: الموسوعة الفلسفية، تونس: دار المعارف، طبعة ١٩٩٢، ص ٤٣١، إسماعيل عبد الفتاح: (م، س) ص١٢٩.

<sup>–</sup> عبد الوهاب الكيائي (رئيس تحرير): موسوعة السياسة، بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط٢، ١٩٩١م، ج٤ ص١٣٤.

<sup>-</sup> دینکن میشیل: (م. س) ص۲٤٥، مراد وهبه: (م، س) ص٤٦٣.

<sup>-</sup> زكي نجيب محمود (وآخرون)، (ترجمة): الموسوعية الفلسفية المختصرة القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية، ۱۹۸۲م، ص٢١٢.

 <sup>(</sup>۲) جلال الدين سيد: (م، س) ص ۲٦١، د. علية عزت عياد: معجم المصطلحات اللغوية والأدبية، القاهرة:
 المكتبة الأكاديمية ط١، ١٩٩٤م، ص١٢١.

<sup>(</sup>۲) أندريه لالاند: (م، س) ح٢ ص١١٧٢.

<sup>(</sup>٤) د/ محمود محمد علي: العقلانية المضمرة عند ميشيل بولاني، مجلة كلية الآداب - جامعة أسيوط، العدد (١٢) ديسمبر ٢٠٠٢ (م، س)، ص٢٣٥.

 <sup>(</sup>۵) محمد محمود ربيع (وآخ): موسوعة العلوم السياسية (م، س) ج١ ص٢٩٨.

بمعنى التفكير في النسبي بما هو نسبي، وليس بما هو مطلق»<sup>(۱)</sup>.

وفي معجم الإيمان المسيحي هي: حالة ما هو غير خاضع للسلطة الدينية»<sup>(٢)</sup>.

وي دائرة المعارف البريطانية: «هي حركة اجتماعية تهدف إلى صرف الناس، وتوجيههم من الاهتمام بالآخرة إلى الاهتمام بهذه الدنيا وحدها، وذلك لأنه كان لدى الناس في العصور الوسطى رغبة شديدة في العزوف عن الدنيا، والتأمل في الله واليوم الآخر، وفي مقاومة هذه الرغبة طفقت تعرض نفسها من خلال تنمية النزعة الإنسانية؛ حيث بدأ الناس في عصر النهضة يظهرون تعلقهم الشديد بالانجازات الثقافية والبشرية، وبإمكانية تحقيق مطامعهم في هذه الحياة الدنيا القريبة، وظل هدنا الاتجاه يتطور باستمرار خلال التاريخ الحديث كله، باعتبارها حركة مضادة للمسيحية، والله التاريخ الحديث كله، باعتبارها حركة مضادة للدين، ومضادة للمسيحية، (٢).

# ,وية معجم أكسفوردي؛ العلمانية معنى؛

أ- دينـوي أو مـادي، ليس دينيًّـا روحيًّا مثل التربية اللادينيـة، الفن، الموسيقي اللادينية، السلطة اللادينية، أو الحكومة المناقضة للكنيسة.

ب- الرأي الذي يقول: إنه لا ينبغي أن يكون الدين أساسًا للأخلاق والتربية»<sup>(1)</sup>.

وفي دائرة المسارف الأمريكية: «هي نظام أخلاقي مستقل مؤسس على مبادئ من الخلق الطبيعي،، مستقل عن المظهر الديني أو الفوق طبيعي،، إنها سَلمت لأول مرة بحرية الفكر، وبأن من الحق لكل إنسان أن يعتقد بنفسه ما يريد، فالعلمانية

<sup>(</sup>٤) منى الشافعي: (م، س) ص٢٥٠.



<sup>(</sup>١) يراجع: مراد وهبه: المجم الفلسفي، (م، س) ص٤٦٧.

 <sup>(</sup>۲) صبحي حموي اليسوعي: معجم الإيمان المسيحي، (م، س) ص٢٢٢٠.

 <sup>(</sup>٣) يراجع أحمد: إدريس الطمان الحاج: موقف الفكر العربي العلماني من النص القرآني دعوى تاريخية النص نموذ جُما - رسالة دكتوراه غير منشورة، بقسم الفلسفة الإسلامية - كلية دار العلوم - جامعة القاهرة - بإشراف الدكتور السيد رزق الحجر، عام ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م، ص٨٢.

<sup>-</sup> منى محمّد بهي الدين الشافعي: التيار العلماني الحديث وموقفه مُن تفسير القرآن الكريم عرض ونقـد، رسالة ماجستير غير منشورة -قسم التفسير وعلوم القرآن- كلية الدراسات العربية والإسلامية -فـرع البنات- جامعة الأزهـر، بإشراف الدكتور محمد إبراهيم الشافمـي، القاهرة ١٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م، ص٢٤.

تؤكد الحق في مناقشة ومجادلة كل الأسئلة الحيوية مثل المعتقدات المعتبرة أسس الالتزام الأخلاقي، مثل وجود الله، وخلود الروح»(١).

ولقد عرفت أيضًا بأنها تعني: «تحرر الإنسان من السيطرة الدينية أولًا، ثم الميتافيزيقية (٢) ثانيًا، على عقله ولغته، إنها تحرر العالم من الفهم الديني وشبه الديني، إنها نبذ لجميع الرؤى الكونية المغلقة، وتحطيم لكل الأساطير الخارقة، وللرموز المقدسة... إنها تخليص للتاريخ من الحتميات والقدريات، وهي اكتشاف الإنسان أنه قد ترك والعالم بين يديه، وأنه لا يمكنه بعد الآن أن يلوم القدر، أو الأرواح الشريرة على ما يفعله بهذا العالم... أنها تعني أن يدير الإنسان ظهره لعالم ما وراء الطبيعة، وأن يولي وجهه شطر هذا العالم أو (الهنا)، وأن يحصر نفسه في الزمن الحاضر» (٢).

وية هدا السياق يقترح خوسيه كازانوفا (أ) توصيفًا عميقًا للعلمنة من خلال ثلاثة مستويات، فعنده العلمنة بمعنى: «تمايز النطاقات العلمانية عن المؤسسات والمعايير الدينية، والعلمنة بمعنى: أفول المعتقدات والمارسات الدينية، والعلمنة بمعنى: تهميش الدين وتحجيمه في نطاق مخصخص، (٥).

<sup>(</sup>٥) خوسيـه كازانوفــا: الأديان العامة في العصر الحديث (ترجمة) قسم اللفات الحية والترجمة في جامعة البلمنــد (لبنــان)، مراجمــة الأب بولس وهبة، بيروت: المنظمــة العربية للترجمة توزيــع مركز دراسات الوحدة العربية (بيروت) ط١٠ ، مايو ٢٠٠٥م، ص٢١٩.



أحمد إدريس الطعان: (م، س) ص ٨٣، ويراجع أيضًا: فتحي القاسمي: العلمانية وانتشارها شرقًا وغربًا، كتاب موافقات (١٦)، تونس: الدار التونسية للنشر، ط١، ١٩٩٤م، ص٤٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الميتافيزيقيا: أ- معرفة نظام خاص من الحقائق. ب- معرفة كائنات لا تقع تحت الحواس. إن العلوم النظرية هي الميتافيزيقيا التي تتساول الأشياء الأقل مادية مثلما تتناول الكون، الكائس عمومًا وخصوصًا، والكائنات العقلية المصنوعة على صورتها، وأن الفيزياء هي التي تدرس الطبيعة. ج معرفة ماهية الأشياء بذاتها مقابل المظاهر التي تتسم بها. يراجع: أندريه لالاند (م، س) ج٢ ص٧٩٠، مراد وهية (م، س) ص ٥٩٣.

<sup>(</sup>٣) هذا التوصيف صاغه في الأصل عبالم اللاهوت الهولت دي كورنليس ضان بيرسن الذي كان أستاذ كرسي الفلسفة في جامعة هارضارد الأمريكية الفلسفة في جامعة هارضارد الأمريكية في خاصه للدينة العلمانية (نبويبورك ١٩٦٥م)، ص٢، انظر: سيد محمد نقيب العطاس: مداخلات فلسفية في الإسلام والعلمانية (ترجمة) محمد طاهر الميساوي، كوالامبور: المهد العبائي المالي للفكر والحضارة الإسلامية، توزيع كوالامبور: دار الفجر، الأردن، دار الفائس، ط١، ١٤٢٠ه - ٢٠٠٠م، ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) خوسيه كازانوفا: أستاذ مشارك في علم الاجتماع بالمهد الجديد للبحوث الاجتماعية، جامعة شيكاغو.

#### ٤- مصطلح العولمة :

من اللافت للاهتمام في سياق تعريف العولمة؛ أن الجدل حولها مثار إلى درجة كبيرة، في كاد المرء ألا يجد تعريفًا موحدًا لهذا الظاهرة، وهذا راجع إلى تعدد وجهات النظر في شأنها، ولكن من المكن أن تتلمس الوصول إلى بعض الخيوط التي تقترب من نطاق تحديدها والإمساك بها.

وية هذا الصدد وردية أحد المعاجم الأجنبية أن العولمة في أصلها: «تعني أو تدل على الانتقال من الجزئي أو الفردي إلى الكلي» (١).

ويشير المفهوم -كما يقول البعضى- إلى: «ضغط المالم وتصغيره من ناحية، وتركيز الوعي به ككل من ناحية أخرى "<sup>(٢)</sup>.

أو هي: «حقبة التحول الرأسمالي العميق للإنسانية جمعاء في ظل هيمنة دول المركز، وبقيادتها، وتحت سيطرتها، وفي ظل سيادة نظام عالمي للتبادل غير المتكافئ» (٣).

كما وصفت بأنها: «ظاهرة تشير إلى الانتشار الواسع المدى في كل أنحاء العالم المبيعات، والإنتاج، وعملية التصنيع مما يشكل إعادة صياغة للتقسيم الدولي للعمل» (1).

و هي: «تشير إلى العمليات التي تندمج بها شعوب العالم في مجتمع عالمي موحده (٥).

وعلى حد قول أحد الباحثين(١): «بأن ما يسمى عولمة يمكن فهمه بأفضل صورة

<sup>(</sup>٦) رونالد روبرتسن: أستاذ علم الاجتماع بجامعة بيتسبرج.





<sup>(</sup>۱) أندريه لالاند: (م، س) ج٢ ص١٥٠٣.

 <sup>(</sup>٢) روناك روبرتسون: المولة: النظرية الاجتماعية والثقافة الكونية (ترجمة) أحمد محمود/ نورا أمين، تقديم
 ومراجعة: محمد حافظ دياب، القاهرة: نشر المجلس الأعلى للثقافة، ط١٩٩٨، م٠٥٧٠.

 <sup>(</sup>۲) السيد ياسين: العرب والعولمة، بحوث ومناقشات ندوة مركز دراسات الوحدة العربية، تحرير (أسامة أمين الخولي وآخرون)، بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية ط٢٠ ،١٩٩٨م، ص٢٨٠.

 <sup>(</sup>٤) محسن محمد مسعد: ظاهرة العوالة الأوهام والحقائق، الإسكندرية: مكتبة الإشعاع العلمية، ط١٠،
 ١٩٩٩م، ص٤٩.

 <sup>(</sup>٥) مايك فيذرستون (وأخ): محدثات العولمة (م، س) ص٦٠.

بأنه يشير إلى مشكلة الشكل التي يصبح العالم من زاويتها موحدًا، ولكن دون أن يندمج بصورة وظيفية ساذجة. وبعبارة أخرى: فالعولمة كموضوع هي مدخل فكري لمشكلة النظام العالمي بأشمل معانيه (١٠).

وقد تُصُّور العولمة في أغلب الأحيان باعتبارها ظاهرة اقتصادية، غير أن وجهة النظر هذه تميل إلى المفالاة في التبسيط المخل، فالعولمة هي المحصلة النهائية لتضافر العوامل السياسية، من: الاقتصادية، والثقافية، والاجتماعية، وتكمن وراء اندفاعها إلى الأمام تقانات المعلومات والاتصالات التي زادت من كثافة التفاعلات الجارية بين الشعوب العالم، وعجلت بها، ووسعت من نطاقها (٢).

ومما لا شك فيه أن العولمة: «تقوم على فكرة انتصار الحضارة الغربية، وتدشين مرحلة جديدة تُقَوَّم العالم مرحلة جديدة يُقوَّم العالم لمستقبله على حسب مفهوم هذه الحضارة الغالبة -وهي بهذا الفهم- قد تمثلت في مجموعة من الافتراضات، والقيم، والمفاهيم التي تشكل في مجموعها عناصر وشروط فلسفة تنميط العالم، وتوحيده في شكل قرية عالمية، (<sup>7)</sup>.

فهي وسيلــة من وسائل الهيمنة على العالم، وامتــلاك نواصيه، وهي في النهاية صورة أو نتيجة من نتائج الحداثة بالمفهوم الغربي.

 <sup>(</sup>٣) يراجع: د. صلاح سالم زرنوفة (تحرير): العولة والوطن العربي سلسلة قضايا التنمية (٣٢)، القاهرة:
 مركز دراسات وبحوث الدول النامية - كلية الاقتصاد والعلوم السياسية - جامعة القاهرة -، ٢٠٠٢م،
 ص ١٥ - ٢١، بتصرف.



<sup>(</sup>١) رونالـد روبرتسـن: رسم خارطة للوضع العالمي: العولة كفكرة محوريـة، في مايك فيدرستون (إعداد): ثقافة العولمة: القومية والعولمة والحداثة، (ترجمة)، عبد الوهاب علوب، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، برنامج القراءة للجميع (مكتبة الأسرة) بالتعاون مع المشروع القومي للترجمة - المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٥م، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) پراجع أنتوني جيدنز: (م، س) ص١٥٣.



# المبحث الأول

#### الذاكرة التاريخية لمفهوم الحداثة الغريبة

من المكن القول بأن نشأة الحداثة في المجتمعات الغربية، كانت محصلة للتحولات والتطورات التي حدثت في أوروبا منذ نهاية ما يسمى بالعصور الوسطى (۱)، وبداية إرهاصات ما يسمى بعصر النهضة، أو البعث، أو الإحياء، والتي انبثقت من داخل الكنيسة الكاثوليكية، في صورة اتجاهات نقدية لتعاليم الكنيسة وكهنوتها ونظامها، ثم أخذت هذه الاتجاهات الحداثية تتنامى، وتنتشر خارج الكنيسة فضلًا مختلف الاتجاهات الفكرية، والمجالات الاقتصادية والسياسية والاجتماعية، فضلًا عن الجوانب الأدبية، والفنية، والمعارية.

إن معرفة السياق التاريخي لولادة الحداثة في العالم الأوربي مفيد للغاية في تلمس ملامح ومعالم الحداثة، ويمكن دراسة هذا السياق باختصار من خلال هذه المطالب:

المطلب الأول: عصر النهضة والإصلاح الديني.

المطلب الثاني، عصر الأنوار.

المطلب الثالث: عصر الثورتين: الصناعية والفرنسية.

راجع بتوسع: الآن دي ليبيرا: فلسفة العصر الوسيط (ترجمة) مصطفى ماهر، القاهرة: دار شرقيات بالتعاون مع قسم الترجمة والنشر بالمركز الفرنسي للثقافة والتعاون، طدا ، ١٩٩٩، ص١٩، وأيضًا محمد شفيق غربال (إشراف) الموسوعة العربية الميسرة، بيروت: دار الجيل، والجمعية المصرية لنشر المرفة والثقافة العالمية بالقاهرة، ج٢ ص١٩٧٧، والمجم الفلسفي المختصر: لجنة علماء سوفيات (ترجمة) توفيق سلوم، موسكو: دار التقدم، طبعة ١٩٨٦ ص ٢٤٢ ٣٤٢.



 <sup>(</sup>١) العصور الوسطى: هي الفترة الممتدة بين الأزمنة الأنتيكية القديمة والأزمنة الحديثة، أو بعبارة أخرى:
 هـ و العصـر الممتد من سقـوط الإمبر اطوريـة الرومانيـة الغربية عـام ٢٧٦م، واستيـلاء الأتراك على
 القسطنطينية عام ١٤٥٨م.

# المطلب الأول عصر النهضة والإصلاح الديني

يق ول صاحب قصة الحضارة في عبارة جازمة: «إن النهضة والإصلاح البروتستنتي هما ينبوعا التاريخ الحديث، والمصدران المتنافسان للتجديد الفكري والخلقي الذي طرأ على الحياة الحديثة» (۱۰). وعلى حد تعبير المفكر الألماني هبرماس: «هما يشكلان «العتبة التاريخية بين العصور الوسطى، والأزمنة الحديثة» (۱۰)، يمثل عصر النهضة حلقة الوصل بين القديم والجديد في تاريخ أوروبا؛ لذلك «يعتبر عصر النهضة زمن تحول، والتقاليد الآخذة الزوال في القرون الوسطى تصطدم بالتشكل الآخذ بالابتداء في العصر الحديث» (۱۰)، وهذه نقطة هامة في هذا المقام، وترجع بنا حتمًا إلى التلميح الضروري إلى دور الكنيسة خلال هذا التاريخ، لقد كانت الكنيسة هي المسيطرة والمهيمنة طوال القرون الوسطى بصفة عامة، مما نتج عنه أن صارت الفلسفة خادمة للدين.

أو بعبارة أخرى: تابعة للاهوت، ففلسفة العصر الوسيط «فلسفة مسيحية» بتوجهاتها، ويممثليها الذين كانوا في معظمهم رجال دين» (1).

في داخل هذه الفلسفة الدينية، تم إغلاق أبواب العلم، والعقل، والبحث، والمعرفة أمام الباحثين والمفكرين، فلا يجوز البحث إلا في المجال الذي يحظى برضا الآباء (٥)، ويتمشى مع التقاليد الكنسية، وأما البحوث التي تخرج عن هذا النطاق،

<sup>(0)</sup> الآباء: جمع أب، وهو: اسم يطلق على الذي يملم الديانة في اليهودية والمسيحية. يراجع: أُدَ نُبيرْت – ج. همَّان: دليل إلى قراءة آباء الكليسية. (ترجمة) الأب صبحي حموي اليسوعي بيروت: دار المشرق، ط١٠ ٢٠٠٢م، ص٧.



<sup>(</sup>١) وول ديورانت: قصة الحضارة، الإصلاح الديني الجزء السادس من المجلد السادس، (ترجمة) فؤاد أندراوسى، بيروت: دار الجيل، نشر جامعة الـدول العربية والمنظمة العربية للتربية الثقافة والعلوم بتونس، ١٤١٩هـ، ١٩٩٨م، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) هبرماس: القول الفلسفي للحداثة، (م، س) ص١٢٠.

 <sup>(</sup>۲) بیترکونزمان، فرانز - بیتر بـورکارد، فرانز فیدمان: أطلس۷+d الفلسفة (ترجمة) د . جورج کتورة،
 بیروت: المکتبة الشرقیة ش.م.ل، ط: أولی ۲۰۰۱م، ص۹۲۰.

<sup>(</sup>٤) (ن،م) ص٦٥.

فهي بلا شك محظورة، وأما جزاء المخالفين لهذا النظام، فحدث ولا حرج!

بل وصل الأمر إلى هيمنة الكنيسة من خلال محاكم التفتيش<sup>(۱)</sup> على كل شيء، حتى ما في مكنون الضمائر، والتي كان غرضها فرض التطابق الأيديولوجي كقاعدة للهوية، والذي عانى منه اليهود والمسلمون في أسبانيا أشد المعاناة <sup>(۲)</sup>، وعاني منه طلاب العلم والمعرفة من النصارى أنفسهم كذلك، ومن هنا «كان الغرب المسيحي عاقرًا، لا ينجب شيئًا في الفلسفة، أو كان يغط في نوم طويل لن يخرجه منه إلا حركة نقل الدراسات والعلوم، والتي انطلقت من الشرق الإسلامي إلى الغرب الإسلامي، ومن هناك إلى الغرب المسيحي» (۱)، ولأهمية هذه الفترة سوف يكون الحديث عن هذه النقاط التالية:

١- الحركة الإنسانية.

٢- حركة الإصلاح الديني.

٣- الحركة العلمية.

أولًا، الحركة الإنسانية،

تتلخص هذه الحركة في: «الوقوف ضد عناد التقليد الإسكولائي<sup>(1)</sup>، حيث بدا فكر

و: بولاند بيروتي: (إشراف) الموسوعة العالمية الشاملة. نيويورك ١٩٩٧، Editocreps م، ص٩. وبصـورة عامة يقصد بالسكولاستيك، مختلف الأنظمة اللاهوتيـة الرامية للتوفيق بين الوحي، والمقل، والدين، والفهم المقلى.



١) يراجع: ج. ج. كراوذر: صلة العلم بالمجتمع، (ترجمة) حسن خطاب، القاهرة، الأنجلو المصرية، بإشراف وزارة التربية والتعليم المصرية- سلسلة الألث كتاب رقم (٢٢١)، (ب،ت)، ج١ ص٢٢٦، ج١ ص٢٢٦، جورج ليفه/ رولان موسنيه (إشراف): موسوعة تاريخ أورويا العام. (ترجمة) وجيه البعيني (مراجعة) أنطوان أ. الهاشم. بيروت: باريس: منشورات عويدات. ط١، ١٩٩٥، م ح١ ص٤٥٠، أندريه ناتاف: الفكر الحر (ترجمة) رندة بعث (مراجعة) د. جمال شعيد، دمشق بيروت: دار المدى، المؤسسة العربية للتحديث الفكري، ط١، ٥٤٠٥م، ص٥٥.

 <sup>(</sup>۲) يراجع: كارن آرمسترونج: مسمى البشرية الأزلي الله لماذا ؟ ترجمة: د فاطمة نصر، د هبة عارف،
 القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١٠٠٠م، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>۲) الآن دي ليبيرا: فلسفة العصر الوسيط، (م، س)، ص٢٦، باختصار.

<sup>(</sup>٤) أشاع هذه التسمية أول الأمر وإنسانيوه القرن السادس عشر، ويقصدون بها: الفلسفة التي نشأت ونمت ية المدارس، وحيث إن جميع المدارس كانت تحت سلطة الكنيسة، فأصبح هذا الإطلاق بنطوي ية عصر الفهضة على معنى محقر.

يراجع: يوسف كرم و(آخرون): المعجم الفلسفي، (م، س) ص١٥٥.

القرون الوسطى بالنسبة لها فكرًا تحجر في سفسطات لاهوتية ومنطقية، ومن هنا كان لابد من التفكر، في إعادة بعث الإنسان مجددًا، وإخراجه من أطر الفكر القديم، (١).

فهي في مجملها بداية ظهور البديل لوجهة النظر اللاهوتية المسيحية في مجال المعرفة.

فالنزعة الإنسانية هي النتيجة المنطقية للانهيار التدريجي للعقل المدرسي، القائم على مبدأ القدرية المطلقة، ومن خلالها بدأت تظهر ملامح تيار فكري جديد، يطمح إلى رد حرية الاختيار للإنسان.

«فالإنسان هو محور هذه الحركة، ومن خلالها زاد الوعي باستقلالية العقل إزاء كل سلطة مرجعية، حتى مسألة الإيمان اعتبرت مسؤولية فردية، تعود لضمير كل فرد»<sup>(٢)</sup>.

ولقد رفعت هذه الحركة من قدر التراث الوثني القديم، «واعتبرت العصر القديم، هو اعتبرت العصر القدماء في القدماء في القدماء في التعام الذهبي، ولابد من العودة إليه» (٢)، فانتشرت أفكار القدماء في أنحاء أوروبا كالسيل الذي يجتاح السهل بعد انفجار السد» (٤).

مما ساعد على إعادة وانتشار التراث اليوناني والروماني بصورة فجة، فقد

<sup>(</sup>٤) جورج ليفه/ رولان موسنيه، (م، سج١ ص١٧٣، نقولا ناهض (المشرف العام) الموسوعة: جنيف: نشر تراد كسيم ش.م. سويسرا (١٩٩٦)، الطبعة العربية الأولى، ج١٢ ص١٢١٤.





للمزيد: ميرسيا إلياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، (ترجمة) عبد الهادي عباس، دمشق: دار دمشق، ط١، ١٩٨٦/ ١٩٨٧م، ج٢ ص٢١٣. أو بمعنى لاهوت العصور الوسطى وفلسفتها.

يراجع: وليسم كلي رابت: تاريخ الفلسفة الحديثة. (ترجمة) معمود سيد أحمد، تقديم ومراجعة د. إمام عبد الفتاح، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، المشروع القومي للترجمة رقم (٢٥٧)، ط١، ٢٠٠١م، ص٢٠٠. وفح المصدور اللاحقسة، غدت كلمة سكولائية «مدرسيسة» مرادفة، للمذهب المزول عـن الحياة، العقيم علميًّا البميد عن الخبرة والتجربة، والقائم على الانقياد الأعمى لمفكري الماضي.

انظر: موجز تاريخ الفلسفة: جماعة الأساتذة السوفيات.

<sup>(</sup>ترجمة) د. توفيق سلوم، بيروت، دار الفارابي، ط١٠، ١٩٨٩م، ص١٠٦٠

 <sup>(</sup>١) ييـتر كونزمـان (وآخ): أطلس الفلسفة، (م، س) ص٩٣، ويراجع أيضًا: موجز تاريـخ الفلسفة: جماعة من الأساتذة السوفيات، (ترجمة) د. توفيق سلوم، بيروت: دار الفارابي ط ١، ١٩٨٩م، ص١٩٦٦.

<sup>(</sup>۲) (م، س) ص۹۷، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) جنون هرمان راندال: تكويس العقل الحديث، (ترجمة) د. جورج طعمة، (مراجعة) برهان دجاني، تقسديم: د. محمد حسنين هيكل، بيروت: دار الثقافة بالاشتراك مع مؤسسة فرانكلين للطباعة والنشر (نيويورك)، ط٢، ١٩٦٥م، ج١ ص٠٤٠٨، بتصرف.

كانت المقولة السائدة هي: «إن الماضي هـو القمة، وأن العصور الوسطى هي عصر الظلمات»(١).

وكذلك يقـول جاستـون بوتول<sup>(٢)</sup> عن هـذا الأمـر: «والظاهـرة الأساسية لهذا العصر -عصر النهضة- هي أن المثقفين، والفلاسفة، والكتّاب، والفنانين، والعلماء لم تنقطع صلتهم المباشرة بمفكري اليونان وروما»<sup>(٢)</sup>.

وهـذه الصورة بـرزت على سبيل الخصوص في مجـال الأدب، وطبقًا ليوسف كـرم<sup>(1)</sup>: «فـلا غرابة أن يكـون الأدب نقطة البـدء، ومبعث النهوض، فهو مدرسة الشعـب الأولى التي تقود الخاصة إلى الأبحاث الدقيقـة»<sup>(٥)</sup>، ولقد أدت هذه العودة إلى علمنة واضحة.

ولقد أثرت هذه الحركة في التوجه السياسي العام، من خلال الاتجاه القوي نحو العودة إلى إقامة ما يشبه المدينة المثالية، «ولا ننسى هنا دور ميكافللي<sup>(١)</sup>، في

<sup>–</sup> باتريك كيري/ أوسكار زاريت: ماكياطلي، سلسلة أقدم لك، (ترجمة) د/ إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، المشروع القومي للترجمة (٤٣٢) ، ط١٠ ، ٢٠٠٢، ص٢١ وما بعدها.



 <sup>(</sup>۱) جون مرمان راندال: (م، س) ج۱ ص۲۱٦، وإمام عبد الفتاح (دكتور) الفلسفة الحديثة والمعاصرة،
 القاهرة: دار الثقافة ط۱، ۱۹۸٦م ص۸.

<sup>(</sup>٢) جاستون بوتول: دكتوراة في الأداب والحقوق، ونائب رئيس المهد الدولي لعلم الاجتماع الأسبق.

 <sup>(</sup>٦) جاستون بوتول: تاريخ علم الاجتماع، ترجمة وتعليق: تمنيم عبدون، مراجعة: د/ جلال حسن صادق، سلسلة
 من الشرق والغرب (٧٨)، القاهرة: الدار القومية للطباعة والنشر (د. ت)، ص٢٧.

<sup>(</sup>٤) يوسف كرم: فيلسوف ومؤرخ مصري للفلسفة، توقي سنة ١٩٥٩م، درس الفلسفة وتاريخها في جامعة الإسكندرية، وأرخ لها في ثلاث مجلدات، حاول بالإضافة إلى ذلك أن يضع مذهبًا شخصيًّا في كتابيه المقل والوجود (١٩٥٦) والطبيعة، وما بعد الطبيعة (١٩٦٦)، والمذهب الشخصي الذي أراد أن يضعه في الفلسفة، والذي حدده بنفسه، بأنه المذهب العقلي المعتدل، ومو لا يعدو أن يكون محاولة لبعث الفلسفة القديمة، والوسيطية الصحيحة، أي الفلسفة الأرسطوطاليسية التوماومية.

يراجع: جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة (م، س) ص ٥٢٠.

<sup>(</sup>٥) د. إبراهيم بيومي مدكور، يوسف كرم: دروس في فلسفة التاريخ، القاهرة: المطبعة الأميرية ١٩٤٨م، ص ٨٧.

<sup>(</sup>٦) مكافلتي نيقولا (١٤٦٩ - ١٥٦٧) كاتب وسياسي إيطالي من أعلام عصر النهضة الأوربية، صاحب كتاب:
الأمير الذي شغل الحكام وأربك المحللين على مر القرون، يمتبر مؤسس الفكر السياسي الحديث، عاش إحدى أخصب الحقبات التاريخية في إيطاليا، ولد في فلورنسا في عهد لورنزو العظيم أشهر أمراء عائلة مد يسيس، وهو ينتهي إلى عائلة فلورنسية عريقة ميسورة نسبيًا، شغل العديد من الناصب السياسية العليا بين المدوالجزر في ذلك، ويعد كتابه والأميره أشهر مؤلفاته، ولقد أثار العديد من الجدل في الدوائر العلمية. راجع: د. عبد الوهاب الكيائي (محرر): موسوعة السياسة، (م، س)، ج٦ ص٢٠٣٠.

تفضيله للأخلاق الإغريقية على الأخلاق المسيحية، مؤكدًا على أهمية تبني النزعة المادية في المادية في القدرة في التحكم، وأخذ يبني السياسة على مدى القدرة في التحكم، والسيطرة، والنفوذ.

وأصبحت الدولة غاية في ذاتها، بعد أن كانت وسيلة لغاية أخرى دونها، وبذلك تخلى عن الإيمان، وأصبح المجتمع يتطور طبقًا لقوانين الطبيعة»(١).

ومن الملاحظ أن هذه الحركة استبدلت بسلطة التقليد الكنسي مجموعة من الكتابات القديمة، سواء أكانت أدبية، أم فلسفية مع العزوف عن إجراء التجارب، (٣).

وعلى هذا فهي قد اخترعت سلطة مكان سلطة سابقة لا غير.

«وإذا كان العصر الوسيط قد اعترف «بتفرد الإنسان»؛ لأنه قبل كل شيء -الغاية من الخلق الإلهي -، فإن معظم الإنسانيين قد رفض وا محاولة العصر الوسيط في تحديد خصائص الإنسان في ضوء علاقته بالإله، بل إن أصحاب الاتجاه الإنساني قد اعتبروا أن أديان العالم ذات نشأة طبيعية، وأن ظواهر العالم يمكن تفسيرها تاريخيًّا، وليس في ضوء اللاهوت» (٢).

وهـنا -بطبيعة الحال- له أثره العميـق في تبلور النزعة الفردية، وانتشارها في أوروبا الحديثة.

 <sup>(</sup>٣) د. صفاء عبد السلام جعفر: الحضارة الفربية الحديثة بين النشأة والتدهور، رؤية نقدية في فلسفة الحضارة، الجزء الأول، من عصر النهضة إلى القرن السابع عشر، الإسكندرية: دار الثقافة العلمية، طدا، ١٩٩٨م، ص١١.



١) موريس كروزيه (إشراف) تاريخ الحضارات العام، (ترجمة) يوسف أسعد داغر، فريد م. داغر، بيروت/ باريس: منشورات عويدات، ط ثالثة، ١٩٩٤م، مجلد القرن الخامس عشر، ص٥٠. مكيافيللي: الأمير، (ترجمة) علي الجوهري، القاهرة: دار البشير، ط١، ١٩٩٧م. ص٠٣، د/ كريم متى: الفسلفة الحديثة عرض نقدي. ليبيا: منشورات جامعة فاريونس وينفازي، ط٢، ١٩٨٨، ص١٠، جون باول: الفكر السياسي الغربي، (ترجمة) محمد رشاد خميس، (مراجمة) د. راشد البراوي، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٨٥م، ص٢٦: ٢٧٦، يوسف كرم: ثاريخ الفلسفة الحديثة، القاهرة: دار المعارف، ط٥، (دت)، ص٢٦، د/ محمد علي أبوريان: تاريخ الفكر الفلسفي (الفلسفة الحديثة)، الإسكندرية: دار المعرفة الجامعية، طبعة ١٩٩٦، ج٤ ص٢٤.

 <sup>(</sup>٢) كريـن برينتون: تشكيـل المقل الحديث، ترجمة شوقي جلال، الكويـت: سلسلة عالم، المرفة برقم ٨٢.
 عام ١٩٨٤م، ص٢٦ - ٤١ بتصرف.

وتظهر هذه النزعة واضحة جلية في كتاب: «خطبة حول الكرامة الإنسانية» في شكل خطاب من الآلة إلى آدم: «نادى الله آدم، وقال له: «... لقد منحتك عقالًا ومقدرات معينة ... فعليك أن تكتشف طبيعتك بنفسك ... لقد خلقتك حرًا، ووضعتك في مركز الكون؛ لكي ... تستطيع أن تكتشف كل ما يوجد ...»، فهذا النص يلخص معتقدات النزعة الإنسانية، هذه الحالة النفسية الجديدة المشتركة بين الطلاب، والفنانين، والكتّاب، والعلماء في ذلك العصر»(١).

## ثانيًا، حركة الإصلاح الديني،

لقد كانت الكنيسة في الغرب تمر بأزمة كبيرة، ظهرت ملامحها في كثرة الهرطقة والانشقاقات، والصراعات بين رؤساء الكنيسة وأعدائهم، «ولقد أسهمت تجاوزات التفتيش في إقفار، لا بل تصلب شرايين التجربة المسيحية وهرمها» (٢٠).

«فتمرد البروتستانت كان نتيجة لفشل البابوية، وكان بدوره عرضًا من أعراض انهيار حضارة القرون الوسطى»<sup>(۲)</sup>.

فقد ثار مارتن لوثر(1) على الكنيسة، معتبرًا نفسه مجددًا للديانة، وراجعًا بها



<sup>(</sup>۱) بيكوديلا ميراندولا (١٤٦٣ - ١٤٩٤م) : خطبة حول الكرامة الإنسانية، يراجع: نقولا ناهض (إشراف): الموسوعة، (م، س)، ج١١ ص ٩٦٠. وللمزيد في إثبات أثر النهضة في شيوع النزعة الفردية، انظر: ميشيل ريتشاردسون: خبرة الثقافة.

وللمزيد في إثبات اثر النهضة في شيوع النزعـة الفردية ، انظر: ميشيـل ريتشاردسون: خبرة الثقافة. (ترجمـة) خالـدة حامد (الرياض) مجلة نوافـذ – دورية تعني بترجمـة الأدب العالمي، العدد شوال ١٤٢٥هـ ديسمبر ٢٠٠٤م، ص ١٦١.

<sup>-</sup> موجز تاريخ الفلسفة (م، س)، ص١٣٧.

<sup>-</sup> مرسيا إلياد: تاريخ المتقّدات والأفكار الدينية (م، س)، ج٣ ص٢٧٤.

<sup>-</sup> جان بيرنجيه (وأخرون): موسوعة تاريخ أوروبا العام، (م، س)، ج١ ص١٧٣ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٢) ميرسيا إلياد: تاريخ المتقدات والأفكار الدينية، (م، س)، ج٢ ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) جون باول. الفكر السياسي الفربي، (م، س)، ص٢٨٩.

<sup>(</sup>٤) مارتن لوثر (١٤٨٣م / ١٥٤٦م)، لاموتي ومصلح بروتسنانتي ألماني، ولد في عائلة بروجوازية، عاش حياته الأولى بين أم حساسة ومتطيرة، وأب شرس الطباع، درس الفلسفة، ثم عين أست أذا لها في جامعة أرفورت (١٥٠٥م)، ثم ترهبن، ونال درجة الدكتوراه في اللاهوت عام ١٥١٣م، عارض بيع رسائل الغفران، وفي عام ١٥١٧م بدأت دعوته الإصلاحية في الانتشار، ومن كتبه: شرح لرسالة القديس بولس إلى أهل روما (١٥١٥م)، بيان إلى الأشراف الألمان (١٥٠٠م)، ترجمة الكتاب المقدس (١٥٢١ : ١٥٢٤م)، وقد عارض البابا بشدة، ورفض سلطته، ودعا إلى كهنوت عام يجمع كل المسيحيين، في مساواة أساسية، وهاجم الأسرار الكنسية، إلا المعمودية وسر القربان المقدس، راجع جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة: ص٥٨٧٠.

<sup>-</sup> زوني إيلي ألفا: موسوعة أعلام الفلسفة (م،س)، ج٢ ص٣٦٦.

إلى بولس الرسول<sup>(١)</sup>.

الذي أعلن أن التبرير من خلال النعمة والإيمان: «أما البار فبالإيمان يحيا»<sup>(۲)</sup>، وبالتالي في النوطيفة الأولى (الوساطة بين الإله وعباده) التي أخذتها الكنيسة الكاثوليكية على عاتقها تصبح منعدمة، ومن هنا تحقق عدالة الله بتضحية المسيح، وهذا التفسير يشكل أساس لاهوت مارتن لوثر (۲).

لقد تصدى لوثر للمتاجرة بالغفرانات، وبسلطة البابا السياسية، كما رفض القداس، وعقيدة تحويل القربان إلى جسد المسيح ودمه، ودعا إلى استبدال الوحي التقليدي بالعلاقة الشخصية مع الله، إن كل مسيحي هو في نظر لوثر قسيس لنفسه، أسقف لنفسه، بأبا لنفسه، يقرأ ويفسر الكتاب المقدس بدون أحكام مسبقة (1).

من خلال ذلك يتضع الخط الفردي لحركة الإصلاح، فلقد «نادى لوثر باستقلال العائلة والدولة عن الكنيسة، ونادى كالفن<sup>(٥)</sup> بأن الكتاب المقدس هو

<sup>(</sup>٥) كالفّن جان (١٥٠٩/ ١٥٦٤م) لاهوتي أسس الطائفة الكاليفينة، وعرف بجان كالفن، عمل والده وكيلًا لجلس الرهبان: لذا وجهه والده إلى دراسة اللاهوت، وعندما مال إلى الإصلاح، أصدرت محكمة التقتيش، حكمًا بحقه، فتعولت حياته إلى تجوال وهروب بشر خلالها بالإصلاح، ثم استقر في جنيف، وجعلها مركزًا لدعوته، ومن مؤلفاته: في التسامح، تأسيس الديانة المسيعية، إحياء النصرانية، الإجماع حول ألوهة يسوع المسيح، ولقد تأثر بفكر لوشر دون أن يماثله كليًا، فأكد أن المسيح هو الوسيط الوحيد بين الله والبشر، المختومين بختم الخطيئة، وأقر بالجبر الإلهي من غير أن يناقض حرية الإنسان بحسب أفكاره، راجع: زوني أيلي ألفا: موسوعة أعلام الناسفة المرب والأجانب، ج٢ ص٢٠٥٠ (م، س)، وأيضا جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة (م، س)، ص٥٠٠٠.





<sup>(</sup>۱) بولسن: رسول الأمم العظيم، وكان اسعه العبري شاول (أي: مطلوب)، وتسمى بهذا الاسم في سفر أعمال الرسل (أع ١٩:٩) حيث قيل: «أما شاول الذي هو بولس أيضاء، ومعنى بولس: الصغير، ولد في طرسوس في ولاية كيليكية، من أعمال الإمبراطورية الرومانية، وكان أبوه فريسيًا من سبط بنيامين، وكان عدوًا للمسيحية، وتغير إلى خادم لها بسبب رؤيا نهارية لربه في طريق دمشق، ويعتبر بولس الرجل الفريد بين المسيحيين تجند لخدمة المسيح الذي كان يضطهده، ورسائله ومثاله لا يزال يسود على اعتقاد كثير من المؤمنين بالمسيحية. راجع قاموس الكتاب المقدس: نخبة من الأستاذة اللاهوتين برئاسة، د/ بطرس عبد الملك، بيروت: نشر مكتبة العائلة، الطبعة الرابعة عشرة ٢٠٠١م، ص190 – 191.

 <sup>(</sup>٢) الرسالـة إلى أهـل روميـة (١:١١). الكتـاب المقدس، القاهـرة، دار الكتاب المقدس، الإصدار الرابع
 الطبعة الثانية ٢٠٠٢م.

 <sup>(</sup>٣) يراجع في ذلك ما يلي: - ميرسيا إلياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية (م، س)، ص٢٦١.
 - كرين برينتون: تشكيل العقل الحديث (م، س)، ص١٦٠. بيتر كونزمان (وآخ): أطلس الفلسفة (م، س)، ص١٠١.
 - كارن آرمسترونج: مسعي البشرية الأزلي الله لماذا، ترجمة د فاطمة نصـر، د هبة عارف، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١٠، ٢٠١٠م، ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) يراجع: أندريه ناتاف: الفكر الحر، ترجمة: رندة بعث، مراجعة د جمال شعيد. دمشق: دار المدى، ط١٠، ٢٠٠٥م، ص ٦٢.

السلطة الوحيدة التي تقرر في كل مسائل الإيمان، وتنظيم الكنيسة (1)، ومما ينبغي تسجيله في هذا المقام أن قيام، أو ظهور حركة الإصلاح، كان في الأصل لأسباب دينية، «فالدين روح الإصلاح البروتستي» (1)، والإصلاح البروتستي، وصلاح البروتستي، وصلاح البروتستي، والإسلاح البروتستي، والإسلام المرية وحكاية ديانة مناهم عنا من أن الحركة ساعدت على دفع مسيرة الحرية والفردية، وبالتالى دفع تقدم العلوم الطبيعية.

ولذلك «توافقت حركة الإصلاح مع التحولات الاجتماعية الجديدة، وأتحدث مع أهداف البرجوازية»<sup>(1)</sup>. فقد وجدت هذه الطبقة في الإصلاح ما يدفعها للترحيب به، ولكن كان هذا الدافع في الحقيقة عن غير قصد من زعماء حركة الإصلاح، فقد أقاموا لهم بعد أن تمردوا على سلطة البابوية القديمة سلطة جديدة، عارضوا بها النظرة الكونية الجديدة، وسائر العلوم التى لا تنبع من الكتب المقدسة (٥).

<sup>(</sup>۱) ميرسيا إلياد: (م، س)، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) وول دبودانت: قصة الحصارة (م، س)، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) موريس كدوزيه (إشراف) ناريخ الحضارات العام القرنان السادس عشر والسابع عشر (م.س)، ص١٠٧٠.

<sup>(</sup>٤) البرجوازية: طبقة اجتماعية ارتبطت تاريخيًّا من حيث نشأتها بالمدن أو القرى الكبيرة، ذات الأسواق التجارية، وكانت مميزة عن طبقتي التجار، وأصحاب الأعمال، والمحلات العامة، والمعنية بالإشراف على شؤون الصناعة والتجارة، وقد قام المجتمع البرجوازي على أنقاض المجتمع الإقطاعي. تسلمت البورجوازية زمام القيادة الاقتصادية والسياسية، واستفادت استفادة قصوى من نشوء العصر الصناعي، فازداد النظام الرأسمائي زخمًا وقوة، وتمتلك البورجوازية الثروة المقارية والزراعية والصناعية، وعلى الصميد السياسي أفرزت البورجوازية: الدولة القومية الحديثة والديمقراطية الليبرالية والبرلمانية، كما أنها جاءت بالفاشية والنازية والإمبريالية الحديثة. انظر: دينكن ميشيل: معجم علم الاجتماع (م، س)، ص 150.

<sup>-</sup> د. عبد الوهباب الكيبائي (تحرير): موسوعة السياسة، ج١ ص،٥٩٤، د/ أحمد ذكي بدوي: معجم المصطلحات السياسية والدولية. القاهرة (م، س) بيروت: دار الكتاب المصري، دار الكتاب اللبناني، ط١ (١٤١٠هـ - ١٩٨٩م)، ص١٩.

<sup>(</sup>٥) راجع: موريس كروزيه: تاريخ الحضارات العام: القرنان السادس عشر والسابع عشر، ص١٠٨ (م. س).

<sup>-</sup> جون باول: الفكر السياسي الغربي (م، س)، ص٢٠٤.

<sup>-</sup> ج- بيوري: حرية الفكر ترجمة محمد عبد العزيز إسحاق، القاهرة: لجنة التأليف والنشر ( ١٢٤ )، ص٥٨٠.

<sup>-</sup> كرين برينتون: تشكيل العقل الحديث (م، س)، ص٩٣.

<sup>-</sup> جون هرمان راندال (م، س)، ج١، ص٢٣٤، ٢٦٢ - ٢٦٦ بتصرف.

<sup>-</sup> عــلاء الدين حسين رحًال: الاتجّاهات الإصلاحيــة في اليهودية والمسيحية والإسلام -مجلة التجديد-(ماليزيا) فكرية نصف سنوية، تصدرها الجامعة الإسلامية المالية بماليزيا، السنة (٨) المدد (١٥) يناير ٢٠٠٤م محرم ١٤٢٥ه، ص٥٥.

ومن خلال ذلك يظهر بعدها الديني الكنسي الواضح، مما أوقعها بعد ذلك في مواجهة وحرج شديد مع الحركة العلمية الناشئة.

فصارت -على حد تعبير مؤلف قصة الحضارة-: «رفضًا للعقل، وتأكيدًا للإيمان الوسيط»(١).

ولـذا سجـل التاريـخ أن الحركة الإصلاحيـة مارست الاضطهـاد الكنسي عند تمكنهـا مـن السلطـة (۲۰)، ويمكن القول بـأن: حركـة الإصلاح الدينـي ساهمت في النهضـة، عن طريق غير مباشـر، من خلال نهجها الثوري ضـد السلطة، والنظام الإقطاعي، ومن خـلال تحيزها ناحية الفرد، والاهتمـام بحقوقه، وحريته، وتنمية ماله، ومن خلال تدعيمها للمشاعر الوطنية، والنزعة القومية (۲۰) الجديدة (۱۰).

#### ومن المكن أن تختصر أفكار الإصلاح الديني في النقاط التالية :

- رفض الوساطة بين الله والإنسان.
- ٢. رفض التعدد في المرجعية الدينية، والقول بالمصدر الواحد «الكتاب المقدس».
- رفض الوساطة التفسيرية، واحتكار التأويل للنص الديني، والتأكيد على
   خبرة الفرد الشخصية، والتشديد الفردي على الخلاص، واعتباره علاقة
   مباشرة بين النفس وخالقها، واعتبار الدين شأنًا شخصيًا داخليًا عميقًا.





<sup>(</sup>١) وول ديورانت: قصة الحضارة (م، س)، ص٢٦٠.

 <sup>(</sup>۲) انظر: بول هازار: الفكر الأوروبي في القرن (۱۸) من منتسكيو إلى ليسنج. (ترجمة) د. محمد غلاب،
 بيروت: دار الحداثة ط٢، ١٩٨٥م، ج١ ص٩٣.

<sup>-</sup> أندريه ناتـاف: الفكر الحـر. (ترجمة) رندة بعث، مراجعـة: د. جمال شعيد، دمشـق/ بيروت: دار الدى، المؤسسة العربية للتحديث الفكري، ط١٠، ٥٠٢٠م، ص٦٢٠

 <sup>(</sup>٣) القومية: هي منظومة من الرموز والمبادئ النبي تضفي على الضرد الإحساس بأنه جنزء من جماعة سياسية واحدة، وتتضح القومية في أجلى مظاهرها عند بناء الدولة الحديثة. يراجع: أنتوني غدنز (م، س)، ص ٤٦٨.

<sup>(</sup>٤) للمزيد من التفاصيل حول هذه النقطة: كرين برينتون: (م، س)، ص١٦٢٠.

<sup>-</sup> أ. وولف: عرض تاريخي للفلسفة والعلم (م، س)، ص ١٤٠

<sup>-</sup> جون باول: الفكر السياسي الغربي (م، س)، ص٢٠٤.

<sup>-</sup> جون راندال: (م، س)، ج۱ ص۲٤٢.

- ٤. ترجمة الكتاب المقدس حتى يقرأه الناس على اختلاف لغاتهم.
  - العودة إلى المسيحية الأولى (١). (أي: ما قبل الكاثوليكية).

ومن المكن القول بأن حجر الزاوية في حركات الإصلاح على مارتن لوثر، وكالفن هـ و مسألة التأويل، أو الهرمنيوطيقا؛ فقد قصرت الكنيسة الكاثوليكية حق تأويل الكتاب المقدس علي رجال الكهنوت، بل تشددت أكثر، فجعلت السلطة التأويلية محصورة في البابا وحده مما كان سببًا في ظهور الحركات الاحتجاجية، بل والإلحادية الحديثة مع أسباب أخرى مجتمعية، فظهرت أولًا الحركات المتحررة من سلطة الكنيسة، والملتزمة بالكتاب المقدس المتمسكة به، لكن بفهم آخر، فمارتن لوثر رفض سلطة البابا والكنيسة علي الكتاب المقدس علي مستوى القراءة، والفهم، والتأويل، ورفض غلبة التأويل الرمزي غير المنضبط، ورأى ضرورة استعانة المفسر علي النهم بالبعد التاريخي، ورأى أن النص يفسر نفسه بنفسه، أي: من خلال التحليل اللغوي وهداية الروح القدس، أما كالفن فيتفق مع قرينه مع مزيد من التحليل اللغوي وهداية الرمزية الإلهامية، حيث يؤكد على رفض سلطة البابا، ويطالب بمراعاة السياق التاريخي للنصوص، ومراعاة القواعد اللغوية، ورفض التفسير الرمزي، لقد كان الفتح فتع باب التأويل بعد أن أغلقته الكنيسة الكاثولية على غير البابا، ولقد اضطر الكاثوليك أخيرا إلى فتح باب التأويل الفردي، ولكن لا بد أن يكون منسجمًا ومتسمًا مع التأويل الرمزي الممتمد لدى الكنيسة (١٠).

يتضح مما سبق أن مساهمة الحركة الإصلاحية في تاريخ النهضة الأوروبية كان

 <sup>(</sup>٢) ينظر: دحسن الشافعي: حركة التأويل النسوي، المجلة الدولية للدراسات القرآنية (مجلة محكمة نصف سنوية) المملكة المتحدة، العدد الثالث، رمضان ١٤٣١هـ وسبتمبر ٢٠١٠م، ص ٢٥ - ٢١ بتصرف يسير.



 <sup>(</sup>۱) راجع: كريم متى: الفلسفة الحديثة عرض نقدي، (م،س)، ص٢٠.
 وجون راندال: (م،س)، ج١ ص٢٤٢، ٢٤٤.

وعـز الدين عبد المولى: في الرؤية الغربية لتاريخ الحداثة، مجلة إسلامية المعرفة (بيروت) العدد (٤) السنـة (١) ذو القعـدة ٤١١هـ أبريل ١٩٩٦، ص٩٠، ولمزيد حول مبادئ الإصلاح الديني يراجع: الإمام مععـد أبو زهرة: محاضرات في النصرانية، الرياض: الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والإدارة والإرشاد، ط٤، ١٤٠٤هـ، ص٢٢٤ وما بعدها.

<sup>-</sup> د. أحمـد شلبـي: المسيحيـة. سلسلة مقارنـة الأديان (٢)، القاهـرة: مكتبة النهضـة المصرية، ط٦، ١٩٧٨م، ص٢٥٩، ٢٦٠.

من خلال الأثر غير المباشر لأفكارها، أما هي في حد ذاتها، فقد كان الباعث عليها نقد تصرفات رجال الدين، أو بمعنى أوضح نقد تصرفات السلطة الكنسية، وقد صادف ذلك هوى الأمراء؛ ليعجلوا من أملهم في مصادرة أملاك الكنيسة.

وي ذلك يقول صاحب قصة الحضارة: «ومع ذلك فإن حركة الإصلاح البروتستنتي، برغم تعصبها في أول عهدها، أسدت صنيعتين لحركة التنوير، فقد حطمت سلطان العقيدة، وبعثت عشرات الملل والنحل التي لووجدت قبلها لماتت حرقًا، وسمحت بأن يقوم فيما بينها جدل، كان من القوة، بحيث اعترف في النهاية، بأن العقل هو المحكمة التي يتعين على جميع المذاهب أن تترافع أمامها عن قضاياها» (۱)، فحركة الإصلاح ساعدت على المسارعة بعملية العلمنة، وتتامى المشاعر والتوجهات القومية كنتيجة من نتائج الصراع والانقسامات داخل الكنائس الإصلاحية نفسها (۲).

## ثالثًا، الحركة العلمية في عصر النهضة،

لقـد أثـرت الاكتشافات الجغرافية التـي تمت في أوائل عصــر النهضة في سير الحركة العلمية؛ حيث «أدت إلى توسيع رقعة الأفكار والعلوم»<sup>(٢)</sup>.

وقد سبقت الإشارة إلى دور الشرق الإسلامي في نمو العلم والمعرفة، «فبعد طغيان الجاهلية على العالم كان العرب هم سدنة العلم، ومستودع المعرفة»(١).

ولقــد أثــرت الحركــة الإنسانيــة باتجاهها نحــو الطبيعة مــع التحــرر النسبي

وليم كلي رايت: تاريخ الفلسفة الحديثة (م، س)، ص٣٧ بتصرف.





<sup>(</sup>۱) ول ديورانت: (م، س)، م٦ ج٦ ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) كارن آرمسترونج: مسمى البشرية الأزلي (م، س)، ص ٢٧٤ بتصرف.

 <sup>(</sup>٣) جـون د يزمونـد برنـال: العلم في التاريخ، ترجمـة د. شكري إبراهيم، بـيروت: المؤسسـة العربية للدراسات والنشر، ط١ ١٩٨٢م، ص٤٢، كرين برينتون: تشكيل العقل الحديث (م، س)، ص١٢٩.

 <sup>(</sup>٤) يراجع: بول هازار: أزمة الضمير الأوربي (ترجمة) جودت عثمان، محمد نجيب المستكاوي، تقديم د.
 طه حسين، القاهرة: دار الشروق ط: أولى ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م، ص٢٢ بتصرف.

دونالـد. ر. هيل: العلـوم والهندسة في الحضارة الإسلامية، ترجمة د/ أحمـد فؤاد باشا، الكويت: عالم المرفة، جمادى الأولى ١٤٦٥هـ/ ٢٠٠٤م، ص ٢٨٨ بتصرف.

كرين برينتون: تشكيل العقل الحديث، (م، س)، ص٣٣٧ بتصرف.

من سلطة الكنيسة، «إضافة إلى النمو الاقتصادي الملموس بعد انحسار النظام الإقطاعي» (١)، في تقوية الاتجاه نحو العلوم التجريبية بصورة عامة.

ولعل الانقلاب الهائل في النظام الفلكي، كان من أهم معالم هذه النهضة حيث تبدلت - من خلال أعمال «كويرنيق<sup>(۲)</sup>، جاليليو<sup>(۲)</sup>» - صورة العالم القديمة، فلم تعد الأرض مركز الكون، بل الشمس.

الأمـر الذي من خلاله «لم يعد الكوكب الأرض، موطن افتداء المسيح للبشرية، مركزًا للوجود» (١٠).

فاهتز التاريخ الكنسي، وتغيرت صورة رجال الدين خصوصًا، وأن قبول النظام الكوبرينقي «تضمن إعادة ترتيب جذرية؛ لتصور الإنسان عن الكون» (٥).

للمزيد: وراجع: رنينه تاتون (إشراف): تاريخ العلوم العام، ترجمة على مقلد، بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط: أولى ١٤٤٠هـ – ١٩٩٩م، ص١٨٦، حنا أسعد فهمي: تاريخ الفلسفة من أقدم العصور إلى الآن، القاهرة: المطبعة اليوسفية، ط أولى، ١٩٢١م، ص٢٠١.



 <sup>(</sup>١) كريـن برينتون: تشكيل العقل الحديث (م، س)، ص ١٢٨، وموجز تاريخ الفلسفة (ترجمة)، د/ توفيق سلوم (م، س)، ص ١٣٥.

٢) كويسر نيك أو نيكولاوس كوبر نيكوس ( ١٤٧٦ - ١٥٤٢) هو: الفلكي البولوني المنحدر من أصل ألماني، درس الطب واللاحدوث في جامعة كراكو، ثم عين كاهنًا لأبرشية فراو نبرغ، ثم انتقال إلى روما معلمًا للرياضيات وعلم الفلك، ثم تخصص في الطب في جامعة بادوا الشهيرة قبل عودته إلى بروسيا، وهو أول من قال: بالنظام الشمسي، ودوران الأرض حول الشمس، وببعد النجوم عن أرضنا بعدًا سحيقًا، أثارت نظريته ضجة كبيرة أنت إلى حَرْمه من جانب الكنيسة الكاثوليكية حتى عام ١٧٥٨م، مات كوير نيكوس بعد صدور كتابه الذي يحتوي على نظريته ببضعة أيام، راجع: د. موريس شربل: موسوعة المكتشفين والمخترعين، بيروت: دار الكتب العلمية، ط أولى، ١٤١١ه - ١٩٩١م، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) غليليو غاليللي: عالم إيطالي ولد في ١٥٤٢ ومات ١٦٤٢م، وكانت أسرته ذائمة الصيت في ظورنسا في أواسط القسرت الله الطب، ولكنه مال أواسط القسرن الرابع عشر، وكان والده مؤلفًا موسيقيًا له اعتباره، حاول أن يعلم ابنه الطب، ولكنه مال إلى الهندسة، والفلك، والطبيعيات مع الآداب القديمة، رسم حدود فاصلة بين الدين والعلم، ولقد حرمت الكنيسة كتبه، واستدعته للمحاكمة في عام ١٦٣٣م، ثم أذن له بالمودة إلى داره في ظورنسا؛ نظرًا لخطورة مرضه.

راجع جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة (م، س)، ص٤٣٢.

<sup>-</sup> عبد المنعم الحفني: موسوعة الفلسفة والفلاسفة. القاهرة: مكتبة مدبولي، ط٢، ١٩٩٩م، ج١ ص٤٤١.

<sup>(</sup>٤) كرين برينتون: (م، س)، ص١٣٠ بتصرف.

 <sup>(</sup>٥) ج. ج. كراوشر: قصسة العلم، ترجمة د. يمين طريف الخولي، د. بدوي عبد الفتاح، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة: (٢٦) المشروع القومي للترجمة ١٩٩٨.

#### وية ذلك يقول أحد الباحثين،

«فإن ما قام به كوبرنيق في كتابه دورة الأفلاك السماوية، يفعل ببطء، وإن يكن بثبات في حمل المفكرين، على هجر نظرية تركز الكون حول الأرض، ولم تكد الأرض تنزل عن مكانتها كمركز للكون إلى مجرد سيارة صغيرة من سيارات الشمس، حتى بدأ الناس يحسون، أنه قد أصبح من المستحيل، اعتبار الإنسان تاج الخليقة، أو بطل الرواية الكونية، وبهذا اضطربت الميثولوجية الكنسية من الأساس، (۱).

فوفقً النظرية القديمة ... كان الإنسان في مركز الكون، ومن خلال التغيير الحديد، فقد هذا المنصب القديم، وحدث إعلاء للنظرة الآلية للكون نتج عنه إحلال مفه وم الوظيفة مكان مفهوم الجوهر، والإقرار بتراجع البحث الماهوي للأشياء كلها، وهذه الأمور سهلت تقدم العلوم الطبيعية، ومن هنا كان هدف العلم عند بيكون (٢)، هو: السيطرة على الطبيعة خدمة للمجتمع، فالعلم في تصوره عبارة على قوة «هذه القوة موجهة لتحطيم المفاهيم، والمعتقدات القديمة الموروثة المسماة عنده بالأوهام» (٢).

فمن أهم إنجازات هذه المرحلة «ظهور مفهوم علمي جديد ينبع أسسه من العلوم

 <sup>(</sup>٣) بيتر كونزامان (وآخ): أطلس الفلسفة (م، س)، ص٩٥ بتصرف.
 وراجع يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة (م، س)، ص٣٢ بتصرف.
 وكريم متى: الفلسفة الحديثة عرض نقدي (م، س)، ص٣٧ بتصرف.





أ. وواسف: عرض تاريخي للفلسفة والعلم. (ترجمة) محمد عبد الواحد خلاف سلسلة المعارف العامة،
 الرسالة الأولى، القاهرة: لجنة التأليف والترجمة والنشر، ط٢، ١٩٤٤م، ص٤٢٠.

<sup>(</sup>۲) يكون، فرنسيسن: (1011م ٩٦٩ هـ/ ١٦٢٦م - ١٠٧٥ه) فيلسوف إنكليني، تعلم في كمبردج، ودرس المحاماة، وشارك في الحياة السياسية، والوطنية. وتولى منصب قاضي القضاة عام ١٦١٨م، بيد أنه اتهم بالغش والرشوة، فأقيل من منصبه؛ لأنه أساء إلى شرف القضاء، فأصابته المنية في خصم تجاربه العلمية، وكان يومها يحاول التأكيد من فاعلية الثلج في حفظ اللحوم من التفسيخ، فأصابه المرض وأردام في ١٦٢٦م، من أهم مؤلفاته، محاولات في الأخلاق والسياسة (١٩٩٧م)، الأورغانون الجديد (١٦٥٢م)، أو طريقة جديدة لتفسير الطبيعة، تاريخ هنري السابع (١٦٢٢م).

أسهم بيكون بفاعلية في مجال المنهج العلمي، فحاول تحدي طرق جديدة للبحث، ناقدًا بشدة المناهج المندة المناهج القديمة المناهج القديمة المناهج القديمة الأفلاطونية والأرسطو طاليسية، معتمدًا على المذهب المادي، يراجع: زوني إيلي ألفا: موسوعة أعلام الفلسفة العرب والأجانب: (م، س)، ج١ ص٢٠٥، جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة (م، س)، ص٢٢٠.

الطبيعية، ومن الوعي المنهجي، أن العقل والتجربة هما الأساسان الوحيدان لمعرفة يقينية، وكل ذلك قد أسهم في تغيير صورة الكون والطبيعية بشكل حاسم، (١).

مما سبق يمكن التأكيد على أنه «لما كانت الكنيسة قد زهدت الناسية الحياة الدنيوية، وجعلت مهمتها الأولى ما وراء المادة، فقد ساعدت بذلك على إيجاد شيء يشبه عصر الأساطير الذي سبق ميلاد العلم والفلسفة، فكانت نهضة العمل التي ميزت بداية العصر الحديث، مماشية لإحياء مذهب الطبيعة، والقمع التدريجي لمذهب ما وراء الطبيعة، (1).

ورغم ما سبق، وكما يقول أحد الباحثين الغربيين: «لم تحدث ثقافة النهضة - لأول وهلة - ثورة عقلية صريحة عامة على المتقدات السائدة، فإن العالم رغم اتخاذه مظهر النفور شيئًا فشيئًا من تعاليم القرون الوسطى المسلم بها لم ينفجر سخط عليها، ولم تعلن الحرب المنظمة بين الدين والسلطات الحاكمة إلا في القرن السابع عشر» (٢).

ومع ذلك فهو يمثل الفترة التمهيدية بين القديم والحديث في التاريخ الغربي، والتجهيز لنقل المعرفة من الدين إلى العقل، ومن النسق المغلق إلى النسق المفتوح، ومن الجمع بين المطلتين الدينية والزمنية إلى الفصل بين المجالين، وما يتبع ذلك من آثار سوف تستمر في تاريخ الغرب حتى انبثاق مرحلة الحداثة.



<sup>(</sup>١) بيتر كونزمان (وآخ): أطلس الفلسفة (م، س)، ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) أ. وولف: (م، س)، ص٤٢،٤١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ج. بيوري: حرية الفكر (م، س)، ص٥٣.

# المطلب الثاني عصر ائتنوير

كلمة التنوير تطلق على مجمل التحولات المعرفية التي حدثت في القرنين السابع عشر، وتشكل الأساس الفكري للعصر الحديث.

وإن كان هناك تقليدًا غربيًا بأن يطلق مسمى عصر العقل على القرنين السابع عشر والثامن عشر، وينفرد القرن الثامن عشر بمسمى عصر الأنوار.

وعلى كل حال، لقد أصبح المناخ الفكري الغربي بعد التغييرات التي حدثت في عصر النهضة، في حالة من القابلية للتحولات المعرفية التي جرت في القرنين السابع عشر والثامن عشر، «ومن هنا تبدو الصلة واضحة بين عصر النهضة، وعصر التنوير» (١).

فلقد حدث تحول –على أثر الانقلابات العلمية – عن علم اللاهوت، الذي أصبح في دائرة الشك بعد أن كان موطن اليقين، تاركًا المكانة لسلطة العقل، من أجل ذلك أطلق على هذه الفترة مسمى عصر العقل. ف «معظم الفلاسفة في ذلك العصر تقريبًا – قد حاولوا إدخال صرامة البرهان الرياضي في جميع ميادين المعرفة» (٢٠).

ويمكن القول أن حركة التنوير في الأصل هي نتاج الصراعات المستمرة على طول القرنين السادس عشر والسابع عشر، بل يمكن القول بأن مرحلة التنوير من أكبر مراحل الصراع في التاريخ الكنسي قاطبة، فقد ساهم التطرف الديني الكاثوليكي في ظهور حركة التنوير، فالاتهام بالهرطقة، والبدعة، والتجديف كان معلبًا جاهزًا ليكل من ينادي بالحرية، وإعمال العقل، وأقامت الكنيسة الكاثوليكية بإعادة محاكم التفتيش مرة أخرى، ولكن بمسمى جديد: لجنة عقيدة الإيمان، ونظرت الكنيسة إلى دعاة التنوير على أنهم مجموعات من الخارجين على النظام الكنسي؛ هدفهم

 <sup>(</sup>۲) سيتورات هامبز: عصر العقل، ترجمة: د/ ناظم طحان، سورية: دار الحوار ط۲، ١٩٨٦م، ص١٤٠.



<sup>(</sup>١) د/ مراد وهيه: المجم الفلسفي (م، س)، ص٢٢٠.

ضياع المسيحية وطوى صفحاتها، وكما ساهم النطر ف البر وتستانتي في ظهور حركة التنوير؛ لأن حركات الإصلاح الديني، انقلبت على العقل والحرية، وأصبحت تمثل سلطة كهنوتية محاربة، وأقامت ما يسمى بمحاكم التفتيش مرة أخرى؛ لذا جندت الحركة الإصلاحية نفسها لمحاربة الفكر الحر، والحركات التي تؤمن بسلطة العقبل إلا أنه يجب عدم إغفال الدور الكبير للحركة الإصلاحية في التمهيد لحركة التنويـر، فالحركة الإصلاحية أقـرت الحكم الفردي، أو الحريــة الدينية -وإن كان مقتصـرًا على الإصلاحيين دون بقية الشعب-، وهو الشـرارة التي مكنت العقل من الحكم على كل الأشياء بما فيها الدين، وعززت من الدوافع النقدية للممارسات والتقاليد الكاثوليكية، كما فتحت باب التأويل مع بعض الضوابط كما سبق بيانه، ولعل هذه الظروف هي التي دفعت الأوربيين في اشتياق عارم نحو الاحتكام للعقل، وكأنهم ينتقمون لأنفسهم من عصور الظلام، واحتقار العقيل التي اكتووا بنيرانها طويـــلا(١)، حقًا لقــد أقام رجال التنوير حربا شعواء ضــد الكهنوت ورحاله وأهدافه وطقوسه، ولعل السمة البارزة في عصر التنوير هي سمة النقد، حتى سمي العصر: «بعصر النقده"٢)، «وفسر النقد على أنه الخطوة الضرورية الأولى تحاه التنوير، ولقد انتشرت الاتجاهات النقدية في كل المجالات، وبالأخصف المجال الديني؛ حيث بالغ رجال التنوير مـن إخضاع نص الكتاب المقدس للنقد التاريخي، والتحليل اللغوي الحر خلال القرن السابع عشر والقرن الثامن عشر ، وكان لفلسفة التنوير أثر كبير كاد يمصف بقداسة النص، ومحتوياته بالأخص، مع ظهور حركة التأويل الحر للنصوص الدينية على يد دعاة التنوير ورجال العقلانية، فتجم عن ذلك ضروب من الإلحاد برزت بصورة واضحة في القرن التاسع عشر وما بعده مما شكل قاعدة الفكر الحداثي كله»<sup>(٣)</sup>.

حقًّا لقد كانت حركة التنوير «عنوانًا للفكر الحر بإفرازاتها التي تجسدت، في



 <sup>(</sup>۱) انظر: د. علاء الدين حسين رحال: الاتجاهات الإصلاحية في اليهودية والمسيحية والإسلام (م. س).
 ص٨٥، ٥٩.

 <sup>(</sup>۲) بول هازار: الفكر الأوربي - (م، س)، ص١٩، ويراجع: توبي أ. هَف: فجر العلم الحديث. ترجمة محمد
 عصفور الكويت: سلسلة عالم المعرفة العدد (٢٦٠) جمادى الآخرة ١٤٢١هـ أغسطس ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٢) للمزيد يراجع: د حسن الشافعي: ( م، س ) ص ٢٥، ٢٦.

جملة مظاهر مشتركة (١) دعت إليها... مجموعة غير منتظمة، وغير رسمية من المثقفين، لا يجمعها نسق موحد ضمت في صفوفها نقادًا سياسيين، ومصلحين سياسيين، وشكاكًا دينيين ذوي نزعات عالمية، مدافعين عن الإنسان وحريته في الاختيار، ومبشرين -عامة - بنزعة عقلانية متطرفة تنكرت للوحي، مقرونة بنزعات شكية، وارتيابية متطرفة، وإنسانية غدت دار حضانة للإلحاد، وعلمانية - دنيوية - فصلت الدين عن الحياة، وأرست الثقافة البشرية على طريق ضرورة حتمية إلى الإلحاد المحضى، (١). ولعل لسان حال التنوير هو أن: «العقل أحسن الأشياء توزعًا بين الناس (بالتساوي)» (١).

ويعرف كانط<sup>(1)</sup> التنوير يقول: «هو خروج الإنسان من حالة قصوره التي يتسبب فيها بنفسه، والقصور هـو عجزه أن يكون لنفسه عقـالاً دون مساعدة من سواه... كن جريئاً في إعمال عقلك هذا هو شعار التنوير»<sup>(٥)</sup>، ولقد بنى كانط تعريفه للتنوير

<sup>-</sup> د. صفاء عبد السلام جعفر: الحضارة الغربية الحديثة - (م، س)، ج٢ ص٩، ١٠.





<sup>(</sup>۱) فرانكلين -ل- باور: الفكر الأوربي الحديث، ترجمة: د. أحمد حمدي محمود، القاهرة: الهيئة المصرية المامة للكتاب، ط١، ١٩٨٨م، ج٢ ص٩.

د. عرضان عبد الحميد فتاح: النصرانية نشأتها التاريخية وأصول عقائدها، الأردن، عمان: دار عمار للنشر والتوزيم، ط١٠٠ ١٤٢٠م، ص١٠٦٠، ١٦١٠،
 منخصيص، نقد الدين في عصر الأنها، يراجع أيضا: د. على لبلة، والسيد الحسيني، وأحمد زايد: تاريخ

وبغصوص ُنقد الدين في عصر الأنوار ، يراجع أيضا: د. علي ليلة ، والسيد الحسيني، وأحمد زايد: تاريخ الفكر الاجتماعي، قطر، الدوحة: نشر دار قطري بن الفجاءة، ط ١٩٨٧م، ص١١١٠.

 <sup>(</sup>٣) رينيه ديكارت: مقال عن المنهج. ترجمة: محمود الخضيري، تقديم: د. عثمان أمين، مراجعة: د. محمد مصطفى حلمي، تحرير: د. سمير سرحان، د. محمد عناني القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب بالاشتراك مع مهرجان القراءة للجميع، مكتبة الأسرة، ط١٠، ٢٠٠٠م، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٤) عما نويل كانط: فيلسوف ألماني، ولد في ( ١٧٢٤م) من أسرة من البورجوازية الصفيرة، يرجع أصلها، فيما يبدو، إلى اسكتلندا، كان أبوه على قدر طفيف من اليسر، وكانت أمه من أتباع حركة التقوية، وعلى قدر كبير من الورع، وقد تركت تأثيرًا عميقًا في نفسه. تعلم في كلية اللاهوت، لكنه انصرف إلى دراسة الفلسفة والطبيعيات، حصل على شهادة دكتوراه من جامعة كوينفسبرغ، له المديد من الكتب منها: نقد العقل الخالص ( ١٧٨١م)، نقد العقل العملي ( ١٧٨٨م)، جواب عن السؤال ما الأنوار؟ ( ١٧٨٤م) الدين في حدود العقل المحض ( ١٨٩٤م)...، يراجع: جورج طرابيشي: (م، س)، ص ٥١٣٠.

<sup>(</sup>٥) انظر في ذلك ما يلي: كنط: جواب عن السؤال: ما هي الأنوار، في: الحداثة: دفاتر فلسفية (م، س)، ص٤٤٠. - بول هازار: الفكر الأوربي... (م، س)، ج١ ص٤٢٠.

<sup>-</sup> جـان جاك شوفالييه: تاريخ الفكر السيآسي مـن المدنية الدولة إلى الدولة القومية، ترجمة: د. محمد عرب صاصيلا، ييروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ماا، ١٠٠٦هـ- ١٩٨٥م، ص٤٣٧.

<sup>-</sup> كارل بوير: بحثًا عن عالم أفضل، ترجمة: د. أحمد مستجير، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، ١٩٩٦، ص١٦١.

<sup>-</sup> بيتر كونـز مان (وآخ): (م، س)، ص١٢.

على فكرة العقل -كما هو واضح-، وكذلك على فكرة الحرية حيث يقول: «والحال لا شيء يلزم لتلك الأنوار سوى الحرية، وبالحق الحرية مسألة من بين كل ما يمكن أن يحمل هذا الاسم، أعني: حرية أن يستعمل المرء عقله علانية في جميع المجالات»(١).

وهذه النظرة للعقل جعلت إنسان التنوير يرى أن العقل مفتاح كل شيء.

فقد آمن «بأن العقل شيء يمكن لأي إنسان أن يهتدي به... وأن العقل الذي ظل مقه ورًا تحت قمع المسيحية التقليدية قادر على أن يهدي الناس إلى السبيل الذي يمكنهم من السيطرة على بيئتهم وأنفسهم»(٢).

وهكذا تم إحلال الجديد محل القديم، والجديد هنا هو الإيمان بقدرة العقل على جلب السعادة في هذه الدنيا، وعلى حل جميع المشكلات التي تقابل الإنسان في كل مجالات الحياة.

ولهذه الأهمية الحديثة للعقل بدأ الفلاسفة «في إعلان حرب ضارية ضد كل ما هو غير عقلاني، واعتبر النقد من أهم أسلحة هذه المرحلة، فحوربت الغيبيات، ورفض التعصب؛ طلبًا لحرية التفكير في إطار النظام الثقافي القائم، وهوجمت أيضًا مساوئ النظام القائم، وامتيازات الطبقات الإقطاعية، وكافة المعوقات التي تطرح في طريق نمو البرجوازية الصناعية والتجارية، ذلك يعني: أنه قد ظهر ميل عام خلال هذه المرحلة نحو علمنة الأخلاق، حيث أسهم الإيمان بالعقل في تأسيس نظرة أكثر تفاؤلًا، وإنسانية، وثقةً (٢).

هـذا من وجهـة نظر مفكري التنويـر الغربي كرد فعل على الظـلام المخيم من جـراء تسلـط الكنيسـة الغربيـة لمقاليد الأمـور، وإن كانـت الحقيقـة مختلفة كما سنعرف في قصـول قادمة مدى الآثار السيئة الناجمة عن تحكيم العقل، وبالأحرى الأهـواء وإسقاط حساب الدين، مـن ثم كان اتجاه فلاسفة التنوير وضع النصوص الإنجيلـي،ة والعقائـد الكنسية، والقيـم، والتقاليـد المسيحية، وما تولـد منها من



<sup>(</sup>١) كنط: جواب ...، في الحداثة دفاتر فلسفية: (م، س)، ص٤٥.

<sup>(</sup>٢) كرين. برينتون: تشكيل العقل الحديث (م، س)، ص٨٢ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) د. علي ليلة (وآخ): (م، س)، ص١١٧.

مفاهيم اجتماعية، أو سياسية، أو اقتصادية في دائرة الاختبار، والتحليل، والنقد.

تقول كارين آرمسترونج: «أراد فلاسفة التنوير أن يتمكن كل فرد من فهم الحقائق التي كشف العلم النقاب عنها، وأن يتعلم الجميع التفكير العقلاني، والتمييز الصائب.

كانـوا وقـد ألهمتهم رؤية نيوتـن<sup>(١)</sup> لكون تحكمه قوانيين ثابتة غـير قابلة للتغير يستـاءون لفكرة وجود إله يتدخل في الطبيعة بأسلوب نزواتي، يتسبب في المعجزات، ويكشف عن «أسرار» خارج متناول قدراتنا على التفكير المنطقي»<sup>(١)</sup>.

وعلى كل حال فالتنوير الفربي يحتوي على مقولة أساسية، وهي الاكتفاء بالفهم الإنساني لإدراك الحقائق، وبالأخص في مجال الدين والأخلاق، «فالعقل هو أعظم سلاح للإنسان في معركة التنوير ضد السلطان الديني، والخزعبلات، ونادى كانط بالتحرر من التسلط الديني بوجه خاص، حتى يستطيع الناس أن يفكروا لأنفسهم، وبذلك يعجلون التنور»، ومن المفاهيم الهامة التي أتوقف عندها لفهم مرحلة التنوير النقاط التالية:

#### النقطة الأولى، مفهوم الطبيعة،

وتتعلق أفكار عصر التنوير عن الطبيعة بفكرة العقل، فهي فكرة محورية في هذا الشأن، فالعقل هو الذي صاغ النظرة الجديدة للطبيعة.

ومسن الملاحظ: «أن فكرة الطبيعة في هسذا الصدد كانت بمثابة مفهوم مادي للجميل والخير ينبغي إدراكها بين المتناقضين التاليين:





<sup>(</sup>۱) إيـزاك نيوتـن: (۱٦٤٢م - ۱٧٢٧م)، المـالم البريطاني الشهير، خريج جامعة كمـبردج والأستاذ بها، كان أبـوه مالـكا لقطعة أرض، وقد فقـده حدثاً، وكان هش الصحة، حزين الطفولة، وهـواه في الرسم وينـاء الدمـى الآلية، اضطرته الظروف أن يعمل في أرضه، ولكـن من غير حماسة، ثم توجه إلى التعليم حتى حصل على درجة البكالوريوس في الفنـون عام ١٦٦٥م، ثم على درجـة الماجستير في الفنون عام ١٦٦٨م من جامعة كمبردج، ونبغ في الطب والهندسة، وكتبه مؤلفه الشهير: «المبادئ الرياضية للفلسفة الطبيعيـة» عام ١٦٨٧م، والذي حوى القوانـين الأساسية للجاذبية والقوانين التي حملت اسمه، وأفكار أخـرى كانت الأساسي علم الفيزياء الحديث، وقـد كان نائبًا في البرلمان، وحصـل على لقب «سير» وانتخـب رئيسًا للجمعيـة الملكية، أصابه في عـام ١٦٩٢م مرض عقلي خطير، أبطأ سيره العلمي، حتى مات. انظر: جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة (م، س)، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٢) كارين آرمسترونج: مسمى البشرية الأزلي (م، س)، ص ٢٢٩.

 <sup>(</sup>۲) فرانکلین ل- باومر: (م، س)، ج۲ ص۱۱.

أ- مـا هـو مجاوز للطبيعة: الحقائق الموحي بها في الأديان، ويرى إنسان عصر التنوير أن ما هو مجاوز للطبيعة من خلق الخيال.

ب- ما هو غير طبيعي (صناعي أو مصطنع): أثقال أو عبء العادات والتقاليد اللامعقولة التي تراكمت عبر التراث التاريخي، وهي من وجهة نظر إنسان التنوير أحد أشكال الشرور في هذا العالم، (١) ، وبذلك يتحدد الموقف التنويري من الدين، ومن العادات والتقاليد، وفي الحقيقة أن الدور الكبير للطبيعة في ذاك الوقت تسبب فيه تقدم العلم الطبيعي إلى ميلاد التصور المادي للكون، وقد تطور واتسع؛ لأنه لم يجد أية فلسفة تعارضه وتقاومه (١) ، وبالأخص بعد أن أبعد فلاسفة الأنوار التحدث عن الوحي الإلهي في دوائرهم، وفي هذا الإطار يقول الدكتور مراد وهبه (٢): «لقد نحى فلاسفة التنوير البحث في الأصل «الإلهي، واكتفوا بدراسة معقولية العالم الفيزيقي دون الفائق للطبيعة، ومن ثم أصبح لفظ الطبيعة أكثر الألفاظ شيوعًا في عصر التنوير».

فهي «كلمة السر للقرن الثامن عشر... بل لقد خوطبت الطبيعة، وكأنها إله»<sup>(٥)</sup>. ومما لا شك فيه أن لنظريات نيوتن الأثر الواضح على النظرة إلى الطبيعة في عصر التنوير.

فلقد أكدت هذه النظريات، النظرة الآلية للكون، وإن أبقت وجود الإله في عملية الخلق، ولكن بعد تهميش إرادته وفعاليت في الكون، «فقد مهدت هذه الخطوات على ظهور الأسس الميكانيكية، كما نحت جانبًا النفوذ الكنسي الذي ساد العصور الوسطى؛ ليحل محله نظام آخر» (١).



 <sup>(</sup>١) د/ صفاء عبد السلام: (م، س) ص ١٤، مع ملاحظة أن كلمة من خلق الخيال، لا تليق على الإطلاق بالنسبة للمسلم، والأفضل في هذا السياق من صنع، أو من أثر الخيال.

<sup>(</sup>٢) يراجع في هذا الصدد: بولاند بيروتي (م، س)، ص $\Lambda$  بتصرف يسير. أ. وولف: عرض تاريخي للفلسفة والعلم -الرسالة الأولى - (م، س)، -35.

<sup>(</sup>٣) أستاذ الفلسفة -أداب- عين شمس.

د. مـراد وهبـه: مدخـل إلى التنويـر، القاهـرة: دار العالم الثالـث، الكويت: دار النهـج الجديد، ط١٠،
 ١٩٩٤م، ص٢.

<sup>(</sup>٥) فراتكلين- باومــر: الفكـر الأوربــي الحديث- الجزء الثــاني القرن الثامــن عشر، ترجمــة: د. أحمد حمدي، القامرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب. ط١، ١٩٨٨م، ص٧٧، بول هازار: (م، س)، ج١ ص٥٩.

<sup>(</sup>٦) ج. د. برنال العلم في التاريخ: (م، س)، ج٢ ص١٦٠.

فمحصلة القول: أنه تم إخضاع الطبيعة للمقل بعد أن كانت إعجازًا إلهيًا تتجلى فيها مظاهر القدرة الإلهية؛ فأصبحت من خلال عقلانية التنوير مجرد مجال للمقل الإنساني حق السيطرة، والتحكم فيه، فيكشف ويجرب كما يشاء بدون احتياج إلى إله، أو تدخل قوة علوية، وعلى هذا تبلور مذهب الدين الطبيعي كرد فعل ضد القول بالإله المتعالي والمفارق للكون، وكذلك ضد القول بالخطيئة الأصلية، وسائر المقائد الكنسية، وفي هذا الإطار يلاحظ: أن عصر التنوير قد اشتمل من الناحية الدينية على اتجاهين:

الانجاه الأول: يشتمل بدوره على بعض صور الاعتقاد في وجود الإله؛ «واله الدين الطبيعي إنما هو تركيب عقلي، فهو يشبه «صانع الساعات»، أو هو الإله الذي كان يجب أن يوجد كي تعمل آلة العالم النيوتونية باستمرار، وجدير بالذكر أن هذا الإله لا يتدخل في عمل الساعة، ولا يحفل بصنع المعجزات»(١). بمعنى: أن الإله موجود، ولكنه «دفع الكون إلى الحركة وفق قانون طبيعي، ثم تركه يجري حسب نظامه الخاص»(١)، أو كما زعموا، فسموه به «الساعاتي أو المهندس»(١). وبمعنى: أوضح إخراج الإله من عملية تنظيم الكون وتسيره، فبعد التدخل الإلهي الأول لا توجد تدخلات أخرى.

لقد ركز الفكر التنويري على الدين الطبيعي - بصورة كبيرة - الدين الخالي من الوحي، فهو مجرد إيمان بألوهية مع الإيمان بخلود الروح شريطة الإنكار التام الإمكانية الوحي والمعجزات والأمور الفيبية، وبذلك تغيرت معالم الديانة: «وأدى إخضاع الدين للعقل فصله عن الخرافات والغيبيات، واستبداله بنوع من التقوى العقلانية "أ، فالدين الطبيعي: «إيمان تتضمنه عقيدة بحد أدنى تعبد داخلي يرتكز على الاعتراف بالإلوهية، وعلى ممارسة الحياة المستقيمة، وقانون تتضمنه القاعدة الذهبية للتبادل، أو مطلب العدالة والإحسان، أمل هو أمل السعادة الحاضرة والآتية "أه.

<sup>(</sup>٥) جاكلين لاغريه: الدين الطبيعي (م، س) ص٥٧، وهذا البحث دراسة جيدة للدين الطبيعي في مختلف المصور في الغرب.



<sup>(</sup>۱) د/ صفاء عبد السلام جعفر: (م، س)، ج٢ ص١٧، ١٨.

<sup>(</sup>۲) کرین پرینتون: (م، س)، ص۲۱۲.

<sup>(</sup>٢) فرانكلين -ل- بارمر: (م،س) ،ج١ ص٩٠، بول هازار: (م،س)، ج١ ص١٤٢٠.

<sup>(</sup>٤) بيتر كونزمان: (م،س)، ص١٠٣ بتصرف.

فه و بمعني الحلول الإلهي في الطبيعة، فقد كان دعاة الدين الطبيعي قد ضجوا من الدين، كما رسمته الكنيسة وقالوا لا بد أن يكون الدين سهلا يمكن تبين حقائقه ، وف وق كل شئ لابد أن يكون متسامحًا، فبشروا بدينهم العقلاني بحماسة شديدة، وبشروا بالخلاص من خلال العلم والمعرفة، وأضعي الجهل والخزعبلات هما الخطيئة الأصلية الجديدة (١).

وهكذا «أصبح الدين الطبيعي تدريجيًّا آلة حرب: ضد المسيعية» (٢). يتضح ذلك بجلاء من خلال ما قاله فولتير (٢): «ألن يكون هذا الدين الذي يعلم كثيرًا من السلوك الأخلاقي والقليل القليل من التعلميات الدوجماتية (ذلك الذي ينزع؛ لأن يجعل الناس عادلين دونما عبث أو سخف، ذاك الذي لا يأمر المرء بالاعتقاد في أشياء مستحيلة متناقضة تلحق الأذى بالإله، والضرر والهلاك بالبشر، ذاك الذي لا يجرؤ علي تهديد أي شخص ذي حكمة فطرية بالعذاب الأبدي أليس هو ذاك الذي لا يدعم عقيدته بواسطة القتلة الذين ينفذون أحكامًا بالإعدام، والذي لا يغرق الأرض بالدماء بناء علي سفسطة غير مفهومة، ذاك الذي يعلم عبادة رب واحد فقط، والعدالة، والتسامح، والإنسانية (٤).

وإن الناظـر إلى خلاصـة أقـوال فلاسفة التنويـر يرى أنهم دفعـوا بالدين إلى خارج دوائر الحياة؛ «فكلهم كانوا يحلون العقل محل الوحي» (٥) .

أما الانجاه الثاني: فهو ظهور الإلحاد الصريح، والمذاهب المادية في فرنسا

<sup>(</sup>٥) ج. بيودي: حرية الفكر (م، س)، ص٩٦، وللمزيد بشأن هذا التعول ينظر: آلان تورين: نقد الحداثة. ترجمة: د. أنور مغيث، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة -المشروع القومي للترجمة (٢٨)، ط١، ١٩٩٧م، ص٣٩، وولف: (م، س) ص٥٥: ٦٢، بول هازار: (م، س) ص١٩٠.



<sup>(</sup>١) كارين آرمسترونج: مسمى البشرية الأزلي (م، س)، ص ٣٢٩ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) جاكلين لاغريه: الدين الطبيعي (م، س)، ص٥٩.

<sup>(</sup>٣) فولتير: (باريس ١٦٩٤ م/ ١٧٧٨م): اسمه الأصلي فرانسوا ماري آدويه، كاتب وشاعر وفيلسوف فرنسي مشهـور، مـن أب يعمل كاتب عدل، وأم نبيلة الأصل، توفيت وهو لا يزال في السابعة من عمره، درس على يبد الآباء اليسوعيين، واشتهر بهجائه اللاذع، سافـر إلى بلاد كثيرة، هاجم التعصب الكنسي، وانتخب عضوًا في الأكاديمية الفرنسية، من مؤلفاته: الرسائل الفلسفية، الابن الضال، الشيطان المسكين، المعجم الفلسفي. انظر: زونى إيلي: موسوعة أعلام الفلاسفة (م، س)، ج٢ ص١٧٠.

 <sup>(</sup>٤) كارين آرمسترونج: مسعى البشرية الأزلي (م، س)، ص ٢٢٩، ٣٣٠ بتصرف.

في النصف الثاني من القرن الثامن عشر، وبالأخصى عند هولباخ<sup>(۱)</sup>، لامتري<sup>(۲)</sup>، ديدرو<sup>(۲)</sup>، وهذا الاتجاه أعلن الإلحاد، فلم يعتقد في وجود إله أصلا<sup>(1)</sup>.

«فالكون عندهم مجرد نسق من مادة في حالة حركة، ويمكن فهمها فهمًا كاملًا باستخدام العقل وفق الأسس التى حددتها العلوم الطبيعية ( $^{(0)}$ .

والسبب في ذلك - كما هـو معتاد - التحريف والتبديل الحاصل من رجال النصرانية لأصول دينهم، فقد أيق ن أصحاب هذا الاتجاه أن الدين كان مجرد وسيلة لإخضاع الجماهير، وأن الكتاب المقدس ملئ بالمتناقضات الداخلية، ونصوصه فاسدة، وأن تعاليم الكنيسة عبثية، وأن المعجزات والرؤى والتنبؤات المسيحية غير معقولة، وقد سئموا سلوك الكنائس المتعصب، فاعتقدوا أن المسيحية خدعة وضلال، وأنه لا يوجد معتقد لا يخضع للفحص النقدي الصارم، وحسب هولباخ فالدين -عنده - ولد من الضعف، والخوف، والخزعبلات، خلق الناس الآلهة؛ ليملئوا الفراغات في معارفهم، فالعقيدة في الأساس كانت فعل جُبن فكري ويأسًا، وأراد أصحاب هذا الاتجاه الإلحادي في النهاية أن يحل العلم محل الدين (١٠).

من هنا «أصبح اللادين، العلامة الأساسية لعصر التنويس»(٧). ولقد أثر هذا

<sup>(</sup>٧) جان جاك شوفالييه: (م، س)، ص٢٨ بتصرف.



<sup>(</sup>۱) هولياخ (۱۷۲۲–۱۷۸۹م) بول هنري بتري هولياخ، أبرز فلاسفة المادية الملحدة في القرن (۱۸)، وأشد فلاسفة التنوير إنكارًا للدين وتهجمًا عليه، ألماني المولد، استوطن فرنسا وعاش فيها.

يراجع: عبد المنمم الحنفي: الموسوعة الفلسفية تونس: دار الممارف، طبعة ١٩٩٢م، ص٥١٠.

 <sup>(</sup>۲) لامـتري: (۱۷۰۹م - ۱۷۷۱م) مـادي، نشـر أصـول مذهبه في كتـاب أسماه: «التاريـخ الطبيعي للنفس (۱۷٤۵م)، وتوسـع في شـرح هذه الأصـول في كتابه الإنسان آلـة (۱۷٤۸م) ير اجع يوسـف كرم: تاريخ الفلسفة الحدثية (م، س)، ص۱۹۱.

<sup>(</sup>٣) ديـدرو: (١٧١٣م - ١٧٨٤م) مادي ملحد، مشهور، بدأ حياتـه القلمية بالترجمة عن الإنجليزية، تدرج مـن المنهمـب الطبيمـي إلى الإلحادية الماديـة الزاعمـة أن المادة حيـة بذاتها، وكان مـن المشرفين على الموسوعة: «موسوعة في الفنون والعلوم التي تعتبر أكبر عمل موسوعي لفلاسفة التقوير، والتي كانت بؤرة الزندقة والإلحاد».

يراجع: يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة (م، س)، ص١٩١، ١٩١.

<sup>(</sup>٤) للمزيد يراجع :د. صفاء جعفر: (م، س)، ج٢ ص١٨ بتصرف.

<sup>(</sup>٥) كرين برينتون: (م،س)، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٦) كارين أرمسترونج: مسعى البشرية الأزلي (م، س)، ص ٣٤٢ - ٣٤٨ بتصرف.

الوضع العام لفلسفة التنوير في منظومة الأخلاق، فلم تعد مرجعية القانون الخلقي إلى الدين، بل إلى الطبيعة: «فقد كان الاعتقاد أن نظام الطبيعة، تَضَمَنَ نظام لقانون طبيعي بلأخلاق، يجب معرفته واتباعه، كأي من المبادئ العقلية التي تضمنتها آلة العالم النيوتونية (1)، ومعنى ذلك: «أن مبادئ الثواب والخطأ والعدالة والظلم، كانت بالنسبة إلى القرن الثامن عشر منسحبة في منهج العقل والعلم، وأن المسلم به كليًا أن لعلم الأخلاق استقلالاً عن أي أسس الهوتية وإلهية، يماثل استقلال أي نوع آخر من المعرفة البشرية (7)، وهذا الفصل في الحقيقة في جميع المجالات ف «لم يكتف القرن الثامن عشر بالإصلاح، وإنما أراد أن يحطم الصليب، وأن يمحو فكرة الوحي، وأن يقوض الإدراك وأن يمحو فكرة الوحي، وأن يقوض الإدراك الديني للحياة (7)، وباختصار تبنت حركة التنوير الأخلاق النفعية الحسية المادية.

#### النقطة الثانية: مفهوم التقدم:

وهذه الفكرة مرتبطة أيضًا بالعقل، وبالتقدم العلمي: «فالتقدم في السيطرة على الطبيعة قد أسس داخل التنوير، وإن جزئيًا نوعًا من الإيمان بالتقدم» (أ)، ولقد كان مفهوم التقدم في العصور الوسطى، تحت مظلة الكنيسة مرجأ إلى عودة المسيح، والخلاص الأخروي، وفي التراث اليوناني: كان هناك المسار الدائري للتاريخ، فالعصر الذهبي يتحول إلى عصر فضي، شم حديدي قبل أن تبدأ عملية التطور من جديد، أما الإنسانيون في عصر النهضة، وقادة الإصلاح البروتستانتي، فقد حاولوا استرداد ماضي اعتقدوا في أفضليته على الحاضر.

واستمر الوضع حتى في أواخر القرن السابع عشر فيما سمي بالنزاع بين القدماء والمحدثين.

وأما في عصر الأنوار: فأصبح التقدم يتلخص فيما سمي بالخلاص الطبيعي، أو الخلاص الدنيوي، أو الخلاص الأرضي؛ بمعنى أن السعادة والتقدم في هذه الحياة،



<sup>(</sup>١) نسبة إلى إيزاك نيوتن.

<sup>(</sup>۲) جون - د. راندال: (م، س)، ج۲ ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) بول هازار: (م،س)، ص٢.

<sup>(</sup>٤) بيتر كونزمان (وآخ): (م، س)، ص١٠٢ بتصرف يسير.

وعلى هذه الأرض، وليست في حياة أخرى، أو في مكان آخر، فعملية التقدم ما هي إلا مجرد تطبيق فعال يمارسه العقل بهدف السيطرة على البيئة الطبيعية والثقافية (۱۰). لقد نظر فلاسفة الأنوار إلى التاريخ: «بأنه ذو منحى لا يمكن أن يؤدي إلا إلى اختفاء المعتقدات الباطلة، وإلى انتصار المنطق، وإلى السلام الدائم» (۱۲)، وهذه النظرة -كما سبق - معتمدة اعتمادًا كليًا على مقولة أو فكرة التقدم، والتي أصبحت عقيدة التنوير «وأخذت تتغلغل في صلب الحضارة بواسطة العلم والتقنية» (۱۳).

وبذلك تكون فكرة التقدم قد قضت نهائيًّا على الفكرة الكنسية القديمة التي تقول: بأن التاريخ الإنساني محكوم بالعناية الإلهية، وأن التاريخ البشري الحقيقي يبدأ من ميلاد المسيح، وينتهي بعودته مرة ثانية في يوم الدينونة (1) لمحاسبة العالم.

والتي من خلل منظورها قسم التاريخ إلى عصور الازدهار؛ حيث التمسك بأصول الديانة، وإلى عصور الانحلال حيث التخلف عنها (٥).

لقد انتهى هذا المنظور في عصور التنوير، وأصبح التاريخ محكومًا بالقوانين الطبيعية، «وطمح الناس إلى السعادة الفورية، أو المعجلة بعد أن كانت قبل ذلك مؤجلة حتى عودة المسيح مرة أخرى»(١).

وهذا التفاؤل السطحي، كان وراء دعوة فولتير «الحياة في لندن وباريس وروما، أفض ل من الحياة في جنعة عدن» (٧)، فاعتبر فلاسفة الأنوار أن النعيم والسعادة والجنعة في التقدم والتمدن، وفي قدرات العقل الإنساني المطلقة، وفي المنفعة،

<sup>(</sup>٧) د/ صفاء جعفر: (م، س)، ص١٩٠.



<sup>(</sup>۱) یراجع: د. صفاء جعفر: (م، س)، ص۱۹،۱۹ بتصرف.

<sup>(</sup>۲) جورج ليفه، (وآخ): (م، س)، ج١ ص٥٨٤.

 <sup>(</sup>۲) موریسی کروزیه (إشراف): تاریخ الحضارات العام: القرنان (۱۲،۱٦)، (م، س)، ص۲۸، کرین برینتون: (م، س)، ص۱۸۰ بتصرف.

<sup>(</sup>٤) هـي محاسبة الأموات من جانب المسبح في القيامة العامة، والتي لا موت للجسد بعدها. انظر في ذلك: قاموس الكتاب المقدس: (م، س)، ص٧٥٠.

<sup>(</sup>٥) یراجع فیما سبق: د/ صفاء جعفر: (م، س)، ص١٦٠١٥، د. مراد وهبه: مدخل إلى التثوير (م، س)، ص٢١، كرين برينتون: (م، س)، ص٢٧، وما بعدها بتصرف.

<sup>(</sup>٦) کرین برینتون: (م، س)، ص۱۷۷ بتصرف.

وتحقيق الذات، لقد قضت أفكار التنوير على النظرة الكنسية للعالم والإنسان، فلم يعد الإنسان أسير الخطيئة الأولى الموروثة حسب المفهوم الكنسي، بل صارحرًا طليقًا يسعى وراء منافعه الحسية يدور في فلك البحث عن المتع الحسية ولوازمها، مخالفة لكل الأعراف الكنسية التي كانت تشجع على التبتل، والرهبنة، والحرمان من أجل الخلاص والفداء.

لقد كانت عقيدة فلاسفة التنوير من المكن تفسير الدين، والتاريخ، والأخلاق، والمجتمع، والكون من خلال العقل، والعلم المادي أو الحسي دونما حاجة إلى الوحي، أو الرسالات الإلهية.

ومما سبق يتضع أن التنوير بهذه الصورة يقع في صلب، أو مركز الحداثة، أو هو تراث الحداثة ومرجعها، «فحركة التنوير هي التي شجعت على نشوء الرؤية التي تبنى عليها الحداثة» (١٠).



<sup>(</sup>١) أندريه ناتاف: الفكر الحر (م، س)، ص٨٧.

# المطلب الثالث عصر الثورتين: الصناعية والفرنسية

يوجد شبه إجماع على أن الحداثة تعود في أصل نشأتها إلى حدثين هامين في أواخر القرن الثامن عشر، وبدايات القرن التاسع عشر، وهما:

١- الثورة الصناعية في بريطانيا.

٢- الثورة الفرنسية.

لقد كان التحول الذي حدث في أعقاب هاتين الثورتين، يوصف بأنه من التحولات العميقة في بنية الثقافة الغربية، وسوف يكون الكلام عن الثورتين على النحو التالي:

## أولاً: الثورة الصناعية:

لقد بدأت هذه الثورة في بريطانيا، ثم انتشرت إلى بقية إنحاء أوربا وأمريكا على مدار النصف الثاني من القرن التاسع عشر، ولقد عمقت الثورة الصناعية، أسس التقدم التقني في البلاد الأوربية، فزادت الصناعات والآلات، وسهلت وسائل النقل والمواصلات، وطورت أدوات الاتصال، ولم تقتصر آثارها على تلك النواحي، بل ساعدت على ظهور الرأسمالية (1) كنظام اقتصادي، يحتكر فيه الأفراد وسائل الإنتاج.

«ويتفق معظم المؤرخين على أن الثورة الصناعية، كانت نقطة تحول عظيمة في الأريخ العالم، فقد حولت العالم الغربي من مجتمع ريفي زراعي إلى مجتمع حضري صناعي» (٢٠).

ويمكن القول أن حداثة الغرب قد بُنيت على هذه الثورة الصناعية، فمنذ





<sup>(</sup>١) الرأسمالية: تكوين اجتماعي واقتصادي يحل محل الإقطاع، ويستند إلى الملكية الخاصة لوسائل الإنتاج، واستغلال العمال، ومن شم فالقانون الرئيسي للإنتاج الرأسمالي فوضى الإنتاج، والأزمات الدورية، والبطالة المزمنة، وفقر الجماهير، واشتمال الحروب. يراجع مراد وهية: المعجم الفلسفى (م،س) ص ٣٤٧.

اختراع الآلة البخارية (١)، وإجراء تطبيقاتها الأولى في القرن الثامن عشر، تزايد النمو الصناعي، وتعتبر هذه الثورة من المعالم الأصلية في طريق التقدم المادي (٢).

ولقد أثرت هذه الثورة في نمط الميشة، والنظام الاجتماعي في المجتمع الغربي، فأبرزت الاتجاه الفردي، وعملت على زيادة المطالبة بالحرية والاستقلال الذاتي، وزادت حركة التنقل من الريف إلى المدن، وبدأت التوجهات التي تميل إلى تقييد دور الأسرة، وتحديد أوقات العمل، وأوقات الترفيه والمتعة.

وبالنسبة للنظام الاقتصادي: «فقد تحول من نظام يقوده التجار والصناع الصغار، إلى نظام يموله الأثرياء، وقيام الصناعات التقيلة»<sup>(٢)</sup>.

وقد كانت لأفكار آدم سميث (٤) آثارها القوية في ظهور هذه الثورة، فقد كتب قوانين الاقتصاد التي تحدد ثروة الأمم باعتبارها من قوانين الطبيعة الثابتة بطريقة آلية، وبين أن الثروة تتكون من مصدرين هما: العمل والادخار، وأنهما لا ينموان إلا حيث يترك روح الصناعة حرًّا من كل قيد.

وأن: «قانون المنفعة كفيل بتنظيم الشئون الاجتماعية» (٥٠).

«فهو يفترض أن مصالح الفرد الخاصة من أجل تحسين وضعه، وهذا ما توجبه مبادئ محفزة كامنة في الطبيعة (غائبة) ستؤدي إلى توسع الرخاء الاجتماعي بشكل عام، خاصة إذا ما أتيح لهذه القوى أن تنطلق دون معوقات من هنا، فهو يرفض الإجراءات الموجهة في الاقتصاد» (١).

وبذلك تبلور المبدأ الاقتصادي الحر «دعه يعمل دعه يمر» في جميع مجالات العمل والإنتاج.



<sup>(</sup>۱) كان ذلك عام ۱۷۷۰م، على يد جيمس وات (۱۷۳۱ - ۱۸۱۹م). يراجع: وليام لانجر: موسوعة تأريخ المالم، ترجمة: محمد مصطفى زيبادة، القاهرة: مكتبة النهضة المصرية بالاشتراك مع مؤسسة فرانكلين - نيويورك - ط۱، ۱۹۲۱م، ص۱۶۲۹.

<sup>(</sup>٢) جون باول: (م، س)، ص٤٧١ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) ج. د. برنال (م، س)، ص١٤٩، دينيه تاتون: (م، س)، ص٦٦٥ بتصرف.

<sup>(</sup>٤) آدم سميث: (١٧٢٣ - ١٧٩٠).

<sup>(</sup>٥) يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة (م، س)، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٦) بيتر كونزمان (وآخ): (م، س)، ص١٢٧.

ولقد كانت الثورة في أيامها الأولى وبالا على العمال والطبقات الفقيرة، فالأجور كانت منخفضة، والمساكن مزدحمة، والأحوال الاجتماعية سيئة، ولم يكن غريبًا أن ثار أولئك العمال على أسلوب استخدام الآلات الحديثة في المصانع؛ لاعتقادهم أن ذلك هو سبب بلائهم، الأمر الذي أدى إلى ظهور الأفكار الاشتراكية (١) التي جذبت إليها الكثير من الطبقات الفقيرة» (٢).

ومن خلال ما سبق يمكن القول بأن الشورة الصناعية هي التي أوجدت طبقتي البورجوازية والبروليتاريا<sup>(٢)</sup>، والتي قام على كاهلهما نظام التحديث.

ومن جهة أخرى ساهمت الثورة الصناعية مساهمة لا تنكرية قيام حركة التوسع الاستعماري<sup>(1)</sup> في القرن التاسع عشر؛ حيث «أدت الحاجة إلى مزيد من المواد الخام للمصانع، ومزيد من الأسواق لمنتجات تلك المصانع إلى ذلك التوسع الاستعماري»<sup>(0)</sup>.

ومن جهة أخرى شجعت الثورة الصناعية على الاهتمام بتكوين القوميات؛ حيث رأت أنها ضرورة لهذا النشاط الاقتصادي الصاعد، وكما يقول جون ستيوارت مل<sup>(٦)</sup>:

<sup>(</sup>٦) جـون ستيورات ميـل: فيلسوف وعالم اقتصـاد إنكليزي، ولد في اندن سنـة ١٨٠٦م، وتوفي سنة ١٨٧٣، يمتلـك ثقافة تاريخية واسعة، درس القانون والمنطق، مـن أعماله: مذهب المنطق، وفي النفعية، ومبادئ الاقتصاد السياسي، وعبودية النساء، وانتخب عضوًا في مجلس العموم البريطاني عام ١٨٦٥م، يراجع: جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة (م، س)، ص ٦٣٨.





 <sup>(</sup>١) الاشتراكية: نظام اجتماعي يقوم على الملكية العامة لوسائل الإنتاج، ويقوم على مبدأ توزيع الثروة من
 كل حسب طافته لكل حسب حاجته. يراجع: مراد وهبة المجم الفلسفي (م، س)، ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) د/ سعد عبد الرحمن البازعي: الموسوعة (م، س)، ج١١: ص٦١، ٦٢.

<sup>(</sup>٣) البروليتاريا: استخدم هـذا المفهوم الفيلسوف الفرنسي سان سيمون ليعبر عن الذين لا يملكون نصيبًا من الثورة، ولا يتمتمون بأي ضمانات في الحياة، ثم استخدمه كارل ماركس بممنى طبقة العمال الأجراء الذين يشتغلون في الإنتاج الصناعي، ومصدر دخلهم هو بيع ما يملكون من قوة العمل، وهي طبقة تعاني من الفقر نتيجة الاستغلال الرأسمائي لهما.

يراجع: دينكن ميشيل: (م، س)، ص٢٢٨. أنتوني غدنز: (م، س)، ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٤) الاستخراب بالمني الدقيق، أو الاستحمار كما كان يطلق عليه شيخنا الأستاذ الدكتور محمد سيد أحمد عامر -رحمه الله تمالى-، أو الاستغلال أو البغي.

<sup>(</sup>٥) د/ سعد البازعي: الموسوعة (م، س)، ج١٦ ص٦٢، وللمزيد من التفاصيل يراجع: جورج ليفه (وآخ): تاريخ أوربا العام (م، س)، ج٢ ص١٢، وما بعدها.

«إنه شرط ضروري للمؤسسات الحرة بصورة عامة أن تنطبق حدود الحكومات عامة على حدود القوميات» $^{(1)}$ .

ولقد أفادت الحركة الاستعمارية من نشوء القوميات، ويمكن القول بأنه قد «نتج عنها (أي القومية) التنافس الاستعماري المحموم»<sup>(١)</sup>.

حقًا إن الثورة الصناعية من خلال ملامحها العامة قد قطعت مع الماضي بصورة واضحة: «فالتأمل في عصر الآلة يقطع الصلة بصفة جذرية مع الماضي، فالزيادة الهائلة في السكان، والتحول من اقتصاد أوربي إلى اقتصاد عالمي، وتوسع الاستيطان الأوربي فيما وراء البحار، والثورة في النقل، وانتشار واتساع التعليم في صفوف الجماهير» (٢)؛ كل هذا زاد من هذا الانفصال أو الانقطاع عن الماضي الأوربي في شتى أشكاله وصوره.

#### ومن المكن رصد الملامح العامة للمجتمع الصناعي من خلال العناصر الآتية:

- المبدأ العقلاني وميلاد الفرد أساس نظام العمل، وتقسيم الوظائف.
- ٧. الفرد هو الوحدة الأساسية للنظام المجتمعي، وأن علاقات هذا الفرد يصنعها نظام العمل، والموقع الاجتماعي، وتأخذ قيمتها من هذه الدوائر أكثر مما تأخذها من دوائر الانتماء التقليدي (الدين، والمذهب، والأسرة، والحي، والمدينة) على أن علاقات الأفراد في المجتمع الحديث أقل متانة منها في المجتمعات التقليدية، فالفرد في المجتمع الحديث يجد نفسه وحيدًا ضمن شبكة من العلاقات المؤسسية تحكمها قواعد التعاقد والمنفعة.
- ٣. فيام المؤسسات في المجتمع الصناعي على معنى التخصص في إنجاز وظائفها.
- د. مرجعية الحقوق والواجبات لم تعد من شأن المؤسسات الدينية، والقيم الأخلاقية، والسلطات الاجتماعية المحلية، وإنما أصبحت خاضعة لقواعد



<sup>(</sup>١) يراجع في ذلك: سيرة الحضارة (٤)، ص١٩١: بهجة المعرفة (م. س) مجلد ٢، المجموعة الثانية.

<sup>(</sup>۲) بنظر: جون. ه. راندال: (م، س)، ج. ص۲۱۲.

<sup>(</sup>٢) جون باول: (م، س)، ص٤٧١.

- المدينة هي الموطن الأساسي لحركة السكان، فزادت الهجرة إليها.
- ٦. تزايد الطلب من بضائع السوق تناسبًا مع التزايد السكاني من جهة، ومع تزايد ارتباط الاستهلاك الفردي بنظام السوق من جهة أخرى.
- ٧. تطور شبكة الاتصالات والمواصلات بما يسر عملية التبادل الاقتصادي في الداخل، ومن نقل المواد الخام من الخارج، وتصدير المسنوعات إليه.
- ٨. انعكاس مبدأ الفردية في حياة الأسرة؛ حيث أصبح الأبناء ذكورًا وإناثًا
  ينزعون شيئًا فشيئًا، إلى الاستقلال المادي، وبذلك تراجعت وظيفة الأسرة
  إلى عملية الإنجاب والتربية، بل إن هذه الوظيفة نفسها (التربية) أخذت
  تنتزعها المدرسة، ودور الحضانة والنوادي (١).

وبذلك تكون الشورة الصناعية من المكونات التاريخية لتيار الحداثة في البيئة . الغربية.

#### ثانيًا، الثورة الفرنسية،

تعـد الثـورة الفرنسية القسيـم الثاني مـع الثـورة الصناعيـة باعتبارهما من المكونات الأساسيـة للحداثة الغربية، والثورة الفرنسية هي «حدث تاريخي هام بدأ على شكل انقلاب سياسي في فرنسا، وأثر في العالم كله؛ لأنها ثورة من النوع الشامل الذي يحاول أن يغير كل المؤسسات، والقيم الهامة في المجتمع»(٢).

ومن الأمور الهامة التي غرستها الشورة الفرنسية: أنها قربت للناس الوعي بالتفيير ف «لقد جعلت الناس يعون التفيير بدقة، وأشارت الاهتمام بالقوانين التي تحكمه»(٣)؛ لأنها قد أحدثت من التغيير الكبير في الشؤون والعادات(١)، وفي هذا

<sup>(</sup>٤) شارل سنيوبوس: ناريخ التمدن الحديث. ترجمة الكاتب المحجوب، القاهرة: مطبعة الهلال، ط١، ١٩٠٩م، ص١.



 <sup>(</sup>۱) يراجع في هذه المناصر: عز الدين عبد المولى: في الرؤية الغربية لتاريخ الحداشة. بيروت (إسلامية المرفة) السنة (۱)، المدد (٤) ذو القعدة ١٤١٦ه، أبريل ١٩٩٦م، ص١٠٨ - ١١٠ بتصرف.

 <sup>(</sup>۲) وليام لانجر: موسوعة تاريخ العالم، (م،س)، ج٥ ص١٥٣٥، د. عبد الوهاب الكيائي (تحرير):
 موسوعة السياسة: (م،س)، ج١ ص٨٧٣ – ٩١٣.

<sup>(</sup>٣) إيزايا برلين: نسيج الإنسان الفاسد. ترجمة سمية فلوعبود. بيروت: دار الساقي، ط١٠ ١٩٩٢م، ص١٠٥٠.

السياق «كانت الثورة الفرنسية ابنة الأنوار، وانفجارًا للفكر الحر» (١)، باعتبار أن الفكر الحر» (١)، باعتبار أن الفكر الحر يكمن في الأساس في فكرة التصرد على الله على التقاليد، والعادات النظم الاجتماعية القديمة، السلطات القديمة، وليس بالأمر الغريب أن تقوم الثورة في فرنسا بالذات، فقد كانت مركزًا الأنوار، ومعقلًا للفكر الحر منذ بداية القرن الثامن عشر.

فالشورة الفرنسية: «قامت بحجة تحرير الطبقة البرجوازية، وإعلان أن سعادة البشر لا تتوقف على الوحي، وإنما تتوقف على التحول الاجتماعي» (٢).

ولهذا أعلنت معارضتها لسلطان الكنيسة، وللنظام الإقطاعي القديم، وأعلنت أيضًا شعارها الثلاثي المشهور: «الحرية — الإخاء — المساواة»، وتقصد بالحرية: الخروج من السلطان الكنسي والإقطاعي، وكذلك تأمين الفرد إزاء تصرفات الدولة. وبالمساواة: المساواة في الحقوق المدنية أمام القانون، وإلغاء الامتيازات الخاصة. وبالإخاء: الإخاء بين الأفراد والطبقات (٢)، وكأن الثورة أرادت أن تعلن عن نفسها بأنها القوة المتناغمة عن مبادئ التنوير والمدافعة عنها، والتي تسعى جاهدة إلى تحويلها من مرحلة النظرية إلى ميدان التطبيق.

لقد «أعلنت - الثورة - عصر العقل، والحقوق الفردية، وثارت بسيادة الأمة، وأدانت الاضطهاد الإقطاعي المزمن، ونادت بالتسامح ومجدت المساواة» (1).

#### وصارت مبادئ الثورة كأنها دين جديد يؤمر الناس باعتقاده:

«لقد كان قادة الثورة يعتقدون أنهم يستطيعون أن يجدوا شباب فرنسا، ويضربون الأمثال للدنيا في ضمان السعادة البشرية بتطبيق بعض المبادئ والنظريات، فكانوا

<sup>(</sup>٤) جورج ليقه، رولان موسنيه: (م، س)، ج٢ ص٦٦. د/ سعد البازعي: الموسوعة (م، س)، ج٨ ص٧٩ بتصرف. وللمزيد حول مبادئ الثورة الفرنسية يراجع بصفة خاصة، برنار: فلسفة الشورة الفرنسية، ترجمة: عيسى عصفور، باريس/ بيروت: منشورات عويدات، ط١، ١٩٨٢، ص١٦٨ وما بعدها.



<sup>(</sup>۱) أتدريه ناتاف: (م، س)، ص١١٣

<sup>(</sup>٢) ج. د. برنال: (م، س)، ج٢ ص١٣٦، ج. بيودي: حرية الفكر (م، س)، ص١٢٣ بتصرف.

 <sup>(</sup>٣) ينظر قريبًا من الـكلام المذكور: د/ عبد العظيم رمضان: تاريخ أوربا والعالم في العصر الحديث،
 القاهرة: الهيثة المصرية العامة للكتاب، ط١، ١٩٩٧م، ج١ ص٣١٧.

يعملون باسم العقل، ولكن مبادئهم كانت صنوفًا من الإيمان، وكانوا يتقبلونها بمثل الانسياق، وإهمال المنطق الدي يتقبلون به عقائد المذاهب السماوية... فكانت مبادئ الحرية، والإخاء، والمساواة لا تخرج عن كونها عقيدة كعقيدة الرسل، عقيدة تسلطت على أذهان الناس، كما يتسلط وحى من السماء»(١).

بمعنى أوضح: الثورة ونشأت من مبادئ عامة، واتخذت في سيرها نهج حركة دينية المنافئ القدد قامت بعملية تعميق، وتعزيز للنزعة الإنسانية، وبالأخص في المجال السياسي، فقد حاولت وأن تثبت قدرة الإنسان، على بناء نظام سياسي جديد، على أساس من المبادئ العقلية والمشروعة بشكل عام... فمث الاستمدت مبادئ حقوق الإنسان (١٧٨٩، ١٩٩٣م) من التراث الفلسفي، وأكدت على أنه لا يمكن تبرير ما لا يصون الحقوق الطبيعية، والحرية، والمساواة، والملكية، وسائر الحقوق المدنية المدنية المنية".

ومع قيام الشورة الفرنسية «بدأت تأسيس الدولة البورجوازية الحديثة (الديمقراطية، وحقوق الإنسان، التقسيم الاجتماعي للعمل)، وبذلك أصبحت الحداثة ممارسة اجتماعية، ونمط عيش، وواقعًا موضوعيًّا قائمًا بذاته يتميز بالتفيير، والتجدد، والإبداع (1)، وفي الحقيقة أن الثورة الفرنسية انقلبت على نفسها، وتناقضت مع مبادئها التي أعلنتها، فلم تعد داعية حرية، ومساواة، وإخاء، وإنما أصبحت قوة غاشمة، وإرهاب فكري وعسكري، وتحولت إلى سلطة جديدة، وبمعنى أدق: «ديكتاتورية (0) عسكرية أرهبت وأغرقت فرنسا بأفكارها الهدامة (1).

<sup>(</sup>٦) جون باول: (م،س)، ص٤٨٢ بتصرف يسير.



<sup>(</sup>۱) ج. بيودي: (م، س)، ص٨٢، مع لفت النظر أنه حيثما يتكلم عن الوحي أو العقيدة في تشبيه لمبادئ الثورة الفرنسية، فإنما يتكلم، وفي ذاكرته العقيدة النصرانية.

<sup>(</sup>٢) شارل سينويوس: (م، س) ص٩٤٠.

<sup>(</sup>٢) جورج ليفه (وآخ): (م، س)، ج٢ ص١٤ بتصرف.

د/ الـزواوي بقورة: الحاضـر بديل للحداثة ومـا بعد الحداثة ضمـن كتاب فضايا فكريـة، العدد ٢٩،
 ١٩٩٩م، ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٥) ديكتاتورية: في الأصل مصطلح لاتيني ظهر في روما، حيث كان من يتولاها يحكم النظام الدستوري الذي كان قائمًا، فيدعى الدكتاتور لمدة سنة أشهر، وبناءً على طلب الشعب، وتتحصر السلطات جميمها بشخصه، وذلك في الأوقات الحرجة التي كثيرًا ما تمرضت لها روما في تاريخها، فالدكتاتورية كانت وظيفة دستورية، يمارسها من يختاره الشعب لها ممارسة مؤفتة؛ لحماية الدولة باسم السلامة العامة، وهي حاليًا تشير إلى حالة سياسية معينة تصبح فيها جميع السلطات بيد شخص واحد يمارسها حسب مشيئته. انظر: عبد الوهاب، الكيالي: (م، س)، ج٢ ص١٨٤٠.

# المبحث الأول الذاكرة التاريخية للمفهوم .

لقد كانت نتاجها الدموي مروعًا لجموع الشعب بعد أن علقوا عليها الآمال في إحداث التغيير نحو مستقبل أفضل، وتعجب أشد العجب حينما تعرف أن الثورة «وهي التي كانت قد قاتلت باسم الحرية تستخدم العنف المنهجي في قمع معارضيها» (١١).

فتط ور الثورة الفرنسية ساهم في ترسيخ الانطباع الذي يتبلور في عجز العقل عن بناء عالم مثالى دون المخاطرة بإسالة الدماء (٢).

حتى أصبح شعار الثورة الفرنسية خاويًا من معناه، فـ «كان من المكن أن تدل تلك المبادئ على أي شيء ما عدا المساواة، والإخاء، والحرية.

... فكان الإرهاب ينتج على الناس إناخة لا تعرفه الرحمة، ولا يعرفها... وكان كل من يناقش مبادئ الثورة يعتبر زنديقًا، ويستحق مصير الزنادقة...»<sup>(٣)</sup>. ويذلك أسيء استغلال العقل، وتم اضطهاد الناس باسمه، كما سبق اضطهادهم باسم الدين.

وعلى العموم لقد كانت آثار الثورة الفرنسية بعيدة المدى في كل أنحاء القارة الأوربية، وفي عملية الانتشار لهذه الأفكار وتطورها لا ينسى دور المحافل الماسونية (أ)، وهذا القدر من المتفق عليه عند المؤرخين لهذه المرحلة من الفكر الأوربي، وإن كان البعض يرى أن للحركة الماسونية الدور الأكبر في نشوء الشورة الفرنسية أصلًا، وعلى أية حال فإن أثر الماسونية في الفكر التنويري واضح قد صرح به غير واحد من مؤرخي الفكر الغربي (٥)، فقد «رمزت الماسونية إلى الحركة التي تدفع المجتمع نحو

<sup>(</sup>٥) يراجع في أثر الماسونية في نشر مبادئ الثورة الفرنسية: محمد عبد الله عنان: تاريخ الجمعيات السرية والحركات الهدامة. الفكرة: مؤسسة مختار للنشر، ط ١٩٩١م، وأيضا: ل. دونوروا، ألبير بايه: من الفكر الحر إلى العلمنة. بيروت: دار الطليعة، أندرية ناتاف: (م، س)، ص١٣٧، ١٣٨، ترجمة د. عاطف علي ط١، ١٩٨٦م، ص٧٧.



<sup>(</sup>۱) كارين آرمسترونج: مسعى البشرية ... (م، س)، ص٢٤٩ بتصرف بسير.

<sup>(</sup>۲) جورج ليفه (و آخ): (م، س)، ج٢ ص١٢١، ١٢٢ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) ج. بيودي: (م، س)، ص٨٢ بتصرف.

<sup>(</sup>٤) الماسونية: لغة معناها البناؤون الأحرار، وهي في الاصطلاح منظمة يهودية سرية غامضة محكمة التنظيم تهدف إلى ضمان سيطرة اليهود على العالم، وتدعو إلى الإلحاد، والإباحية، والفساد، جل أعضائها من الشخصيات المرموقة في العالم يوثقهم عهد بحفظ الأسرار، ويقومون بما يسمى بالمحافل للمجتمع، والتخطيط والتكليف بالمهام. ينظر الموسوعة المسرة (م. س)، ص٤٤٩.

الحداثة، وبلورت تلك الحركة، وساعدت على تسجيلها في العادات، وتحت بهارج معاداة تدخل الإكليروس في الشؤون العامة، وبهارج الفكر الحر المتطرف كانت تتجلى الرغبة في عيش مشترك سوف تقدم له تطورات العلم واقعًا ملموسًا، (١٠).

حقًا: «إن ما أحدثته الشورة الفرنسية من تغيرات في بنية المجتمع قد أصابت كل جوانب حياته، غير أن الإضافة الأساسية تمثلت في تحديث الوضع السياسي، وإقامة نموذج للدولة القومية قائم على قواعد العقل، وسلطة الشعب، وسيادة القانون (٢)، وبذلك تمت زحزحة الكنيسة عن مكانتها القديمة، ولكن على المستوى الرسمي والمجتمعي اكتمل البناء في القرن التاسع عشر؛ نظرًا للتطور العلمي الذي شكل عقيدة جديدة حلت محل معتقدات الكنيسة، «فقد حاربت الثورة الفرنسية الكنيسة بضراوة في بعض الأحيان، لكنها لم تشجع يومًا على مبدأ الفصل بين الروحي والدنيوي، وقد توجب انتظار نهاية القرن التاسع عشر؛ كي يصبح هذا الفصل راهنًا على الصعيد السوسيولوجي البحت، كان السبب في ذلك أن الحداثة الفصل راهنًا على العرف القرن التاسع عشر على العلم» (٢).

<sup>(</sup>٣) أندريه ناتاف: الفكر الحر (م، س)، ص١٢٨.



وعن أثر الماسونية في فكر الأنوار يراجع: ليود سبنسر (و آخ): عصر التنوير (م، س)، 1700. وفي أثر الماسونية في إشكال الثورة الفرنسية ذاتها يراجع: الجنرال جواد رفعت آتلخان: أسرار الماسونية، ترجمة: نور الدين رضا الواعظ، سليمان محمد أمين القابلي، القاهرة – مجلة الأزهر – هدية شهر ذي القددة 1500هـ، ص77، 72، وأيضا: د/ إبراهيم فؤاد عباس: الماسونية تحت المجهر (م، س)، ص24، والمحافل جمع محفل، والمحفل الماسوني هو وحدة التنظيم، ويرأسه أستاذ، وتتدرج فيه مراتب الأعضاء، وتنقسم المحافل الماسونية في الولاء بين «المحفل الأعظم البريطاني»، و«الشرق الفرنسي».

انظر: د/ إبراهيم فؤاد عباس: الماسونية تحت المجهر، هدية مجلد التوحيد رقم (١٦).

<sup>–</sup> إصدار جماعة أنصبار السنة المحمدية، القاهرة: دار الحرمين للطباعة، ط1، ١٤١٥هـ – ١٩٩٤م، ص١١.

<sup>(</sup>١) أندريه ناتاف: الفكر الحر (م، س)، ص١٣٦، ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) عز الدين عبد المولى: (م، س)، ص١١٤.

# المبحث الثاني

#### منطلقات الحداثة

من الأمور اللازمة - على حسب المنهج العلمي-، فحص بناء الحداثة الفكري من خلال التعرف على جذورها وأسسها، ثم الأفكار والمعقولات المنبثقة عن هذه الأسس والجذور، ومعلوم أن الحكم على الشيء فرع عن تصوره.

وبالنظر في منظومة تيار الحداثة يلاحظ: أنه قد أسس على بعض التصورات أو المبادئ المتعلقة بالرؤية العامة للوجود، وأصل المعرفة، ونظام القيم، وأن هذه الرؤية سيطرت على جميع مقولاتها، ومن المكن إيجاز عناصر هذه الأسس، فيما يلى:

#### ١ - مىدأ الذاتية :

مــن المسلم به لــدى منظري الحداثة، ونقادها على الســواء أن مبدأ الذاتية هو قاعدة الحداثة الأولى.

وهـنا عائـد إلى تغلغل هـنه الاتجـاه في كيان الحداثـة حتى النخـاع كرد فعل للممارسات الكنسية الخاطئة.

«والاتجاه الذاتي هو الذي يجعل الإنسان مستقلًا عن الإله، ويحول اتجاه اهتمامه ناحية المذات الإنسانية (١)، فحقًا إن: «الشيء المحوري في البرنامج الثقافية للحداثة إنما كان التأكيد على الاستقلال الذاتي للإنسان، أي: تحرره من عوائق السلطة التقليدية السياسية والثقافية، وهذه الاستقلالية الذاتية تنطوي على:

أولًا: التأمل الذاتي والاستكشافي.

ثانيًا: البناء الإيجابي، والسيطرة على الطبيعة بما فيها الطبيعة الإنسانية،(١).

 <sup>(</sup>۲) سن. ن. إيزنشتات: حداثات متعددة، ترجمة عاطف أحمد (الكويث: مجلة الثقافة العالمية عدد ١٠٤ يناير ٢٠٠١، ص١٠).



بوخنيسكي: تاريخ الفلسفة المعاصرة في أوربا، ترجمة د/ محمد عبد الكريم الوافي.
 ليبيا: منشورات جامعة قار يونس، بنغازي، (د. ت)، ص٨٧.

وراجع: بولاند بيروني (إشراف): الموسوعة العالمية الشاملة (م، س)، ص٨٠.

وهـذا المبدأ جعل نظـرة الحداثة للإنسان نظرة تتسـم بالاستعلاء والاستقلال والتضخـم فهي تنظر إليه «بوصفه قيمـة بحد ذاتها، أو القيمة الأساسية التي ترتد إليها القيم الأخرى»(۱).

ولقد اعتبرت الذاتية - في هذا السياق الحداثي- مرحلة انتقالية في أساس التصور بالنسبة للكون عند الإنسان من الارتباط بالخالق إلى التحرر من هذه النظرة الدينية، وعلى هذا فهي: «مرحلة الانتقال من العالم المغلق إلى الكون اللامحدود، أو عملية الانتقال من مرحلة الكائن في العالم المخلوق المرتبط بالميثاق الإلهي، والمغذي بالأمل في النجاة الأبدية إلى مرحلة الذات السيدة والمستقلة عن كل قوة خارجية، والحرة في اختيارها، وتقرير مصيرها» (١٠). والشيء اللافت للنظر أنها متمركزة على الحرية بمعناها الفوضوي، أي: التي لا ضابط لها، وهذا واضح؛ لأنه يكون والحائثة مقطوع الصلة بالسماء.

يقول آلان تورين: «الحداثة: هي التأكيد على أن الإنسان هو ما يفعله»<sup>(٣)</sup>.

ولقد أكد هيجل<sup>(1)</sup> على هذا المبدأ، أو على محوريته في منظومة الحداثة ف «تتصف الحداثة، كما يراها هيجل بشكل عام: به الذاتية» إن حرية الذات هي بشكل عام مبدأ العالم الحديث... وحين يصف هيجل صورة الأزمنة الحديثة (أو العالم الحديث: ...

# وتتضمن لفظة الذاتية قبل كل شيء أربع دلالات،

أ- الفرديـة: وهي في العالم الحديث التفرد الخاص بشكل لا متناهي الذي يحق له المطالبة بما يتطلع إليه.

<sup>(</sup>٤) هيجل: (۱۷۲۰ - ۱۸۲۱)، درس اللاهوت، والفلسفة، والعلوم الطبيعية، والرياضيات، واليونانية، واللاتينية، واللاتينية، والتاريخ، والفنون، والاجتماع عين أستاذًا بجامعة إينيا (۱۸۰۱م)، ثم في جامعة هيدلبرج (۱۸۱٦م)، ثم في جامعة برلين (۱۸۱۸م) بلغ ذروة الشهرة والمجدفي أوربا، والتف حوله التلاميذ النابهون، ومات بالكولبرا. يراجع: يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة (م، س) ص٧٤٤.



<sup>(</sup>۱) محمد جمال باروت: في منطق ما بعد الحداثة، رام الله: مجلة الكرمل عدد ٥٢ صيف ١٩٩٧ ص ١٤١ - ١٦٦ بتصرف يسير.

 <sup>(</sup>٢) معمد أركون: من فيصل التفرقة إلى فصل المقال أين هو الفكر الإسلامي المعاصر، ترجمة د/ هاشم
 صالح، لندن - بيروت: دار الساقي، ط أولى، ١٩٩٣م، ص٩٤.

<sup>(</sup>٣) آلان تورين: نقد الحداثة (م، س)، ص١٩.

#### المبحث الثاني منطلقات الحداثة

ب- حق النقد: «أن مبدأ العصر الحديث يطالب كل فرد بأن لا يقبل إلا بما يبدو له أمرًا مبررًا.

إستقلال العمل: من خصائص الأزمنة الحديثة إرادتها لضمان ما تقوم به.

إن الأحداث التاريخية المفتاحية التي فرضت مبدأ الذاتية، كما يؤكد هبرماس هي الإصلاح الديني والأنوار، والثورة الفرنسية، (۱)، وكذلك الثورات العلمية كانت الساعد المؤيد للإيمان بالذاتية (۱). وعلى هذا فمبدأ الذاتية «يمثل القوة الهائلة لإنتاج ثقافة الحرية الذاتية، والتفكير، وتقويض الدين، (۱)، وليس من المبالغة في شيء إذا قيل: إن مبدأ الذاتية يعد مرآة الحداثة، فمن خلاله أضحى الإنسان يدرك نفسه كذات مستقلة ذات لا تكتفي بأن تعلن ما يميزها عن الطبيعة، بل تروض هذا العالم وتغزوه؛ لكي تجعله بمختلف كائناته ومستويات إدراكه؛ مُقاسًا بالمعيار الإنساني، فالحداثة كما عبر هي عصر انبثاق تصورات الإنسان عن العالم، (۱)، أو بعبارة أخرى: «هي عصر انبثاق تصورات الإنسان عن العالم، (۱)، أو بعبارة أخرى: «هي أولوية الذات، انتصار النذات، أورؤية ذاتية للعالم، (۱).

وعلى هذا فمبدأ الذاتية «يعنى: أولوية الذات الإنسانية، وبالتالي الرؤية الذاتية

<sup>(</sup>٦) محمد الشيخ وياسر الطائري: مقاربات في الحداثة وما بعد الحداثة حوارات منتقاه من الفكر الألماني الماصر (بيروت: دار الطليعة، طبعة أولى ١٩٩٦م) ص١٢٠.



<sup>(</sup>١) هبرماس: القول الفلسفي للحداثة (م، س)، ص٣٠، ٢١. بتصرف.

 <sup>(</sup>٢) براجع في الشورات العلمية في الغرب: توماس كون: بنية الشورات العلمية، تر: شوقي جلال، الكوتي:
 سلسلة عالم المعرفة، عدد (١٦٨) جمادى الآخر ١٤١٣هـ، ديسمبر ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>۲) (ن،م):ص۲۵.

<sup>(</sup>٤) مارتن هيدجر: (١٨٨٩: ١٩٧٦) فيلسوف ألماني، ومن أبرز الوجوه البارزة في الفلسفة الوجودية، والفكر الفربي المعاصر بشكل عام، بدأ راهبًا يسوعيًا، ثم اشتغل بالفلسفة، فدرسها في جامعة مار بورغ، ثم في جامعة فر ايبورغ، فعين فيها أستاذًا لكرسي الفلسفة خلفًا لأستاذه هسرل، تولي عمادة الجامعة الأخيرة في ١٩٢٣م ثمم استقال من منصبه في العام التالي؛ نظرًا لاختلاف توجهاته السياسية رحب بالفازية لما تولت السلطة، وبعد انحسارها اعتزل الحياة العامة. كتبه الوجود والزمان (١٩٦٧م) مدخل إلى المتأفزيقا (١٩٥٣م) (١٩٦١م)، راجع جورج طرابيشي، معجم الفلسفة (م، س)، ص ١٩٤٠. وسامي خشبة: مفكرون من عصرنا، (م، س)، ص ٩٠٠.

 <sup>(</sup>٥) رضوان جودت زيادة: صدى الحداثة: ما بعد الحداثة في زمنها القادم. الدار البيضاء/ بيروت: المركز
 الثقائي العربي، ط١، ٢٠٠٢، ص٣٦.

للمالم؛ حيث الإنسان نفسه كذات مستقلة، وأن العالم موضوع يجب أن يخضع للقياس والتجربة للكشف عن قوانينه التي بمقتضاها يمكن ضبطه، والتحكم فيه التي بمقتضاها يمكن ضبطه، والتحكم فيه فيه ويعني ذلك أيضًا: ابتعاد الإنسان عن الإيمان بالإله، وما يفرضه هذا الإيمان من مبادئ، وحقائق، وقيم، وأخلاق، فيحل بذلك الإنسان محل الإله، فله السلطة المطلقة، والسيادة الكاملة، والمشروعية التامة؛ حيث يشرع لنفسه، ويفسر الكون حسب ذاتيته، وينظم مجتمعه، ويحدد أخلاقه وقيمه، ويتحكم في مبادئه وأنظمته.

وفي الواقع أن مبدأ الذاتية ليس جديدًا على الفكر الغربي، بل هو عودة إلى مقولة الى مقولة إلى مقولة الله مقولة الم مقولة السوفسطائي بروتاغوراس (٢) أن الإنسان مقياس الأشياء جميعا» (٢)، فمازالت الظلال اليونانية القديمة تخيم علي مشهد الفكر الغربي، ومن أراد فهم منتجات الثقافة الغربية، فليدخل من خلال بوابة الفلسفة اليونانية.

# ٢ - مبدأ العقلانية :

التنوير مركز الحداثة، وخلاصة التنوير: هي المقولة المشهورة: لا سلطان على العقل إلا العقل نفسه، إن الحداثة والعقلنة في ارتباط وثيق الصلة بحنث يمكن القول: بأنه حيثما ألغى أحدهما ألغى الآخر.

«إن الاهتمام المنصب على مركزية العقل يعد سمة طاغية من سمات الحداثة»<sup>(1)</sup>، أو كما يزعم ماكس فيبر «كلما ازدادت عمليات العقلانية يتحول المجتمع لىحداثة»<sup>(0)</sup>.

<sup>(</sup>٥) (م،ن): ٥٤.



<sup>(</sup>۱) يراجع: سيد محمد علي فارس: (م، س)، ص١١٠.

<sup>(</sup>٢) بروتا غوراس: سوفسطائي يوناني (نحو ٤٨٥ - ٤١١ ق. م) كان صاحب مذهب حسي ونسبي، وعارض فكرة الحقيقة المطلقة بتعدد الآراء، ووجهات النظر، صاحب المقولة المشهورة «الإنسان مقياس الأشياء طرًا»، وهو القـول الذي نقده أفلا طون في محاورة ثياتا توس، وكان منشائمًا، ولكنه لم يذهب في تشاؤمه إلى حد عدمية غور غياس. انظر: جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة (م، س)، ص١٩٠٠.

<sup>(</sup>٣) يوسف كرم وآخرون: المعجم الفلسفي (م، س)، ص١٦٣. وأندريه ناتاف: الفكر الحر (م، س)، ص ٢٩.

<sup>(4)</sup> Tom Rock More: «la modernite etlaraison» Habermas et hegel. In Archives dephilosophie 52,1989. p. 177 -190

انظر: د. محمد سبيلا وعبد السلام بن عبد العالي: الحداثة ضمن سلسلة دفاتر فلسفية رقم٦، الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، ط٢٠ ، ٢٠٠٤م، ص٥٤.

#### وتوصف العقلانية بأنها:

- ١٠ رؤية للعالم تؤكد على الاتفاق الكلي بين ما هو عقلي (التناسق)، وواقع الكون، فهي إذًا تقصي من الواقع كل ما ليس عقليًّا، وكل ما ليس ذا طابع عقلى.
- ٢٠ أخلاقية تؤكد بأن الأفعال الإنسانية، والمجتمعات الإنسانية يمكن أن تكون عقلانية، ويجب أن تكون كذلك في مبدأها، وسلوكها، وغاياتها (١٠).

فوظيفة العقل قد تغيرت تماما في عالم الحداثة، فأصبح العقل مجرد «أداة أو آلية للتحكم في الطبيعة والسيطرة عليها» (٢).

ولا يخفي أن هذه العقلنة التي تؤكد الذاتية، وتهمش أو تحطم سائر المعتقدات الثابتة، والعادات والتقاليد الراسخة التي توصف بالتقليدية تصبح شرطًا للحداثة، وتلقى بظلالها الأداتية على كل المستويات، فهي تعقلن الإنسان، والكون، والتاريخ، والتراث، والمجتمع، والحكم، وسائر مناحي الحياة.

يذكر آلان تورين أن: «الحداثة تُصوِّر المجتمع على أنه نظام يخضع للعقل بوصفه الأداة الوحيدة؛ لتحرير الطبيعة الإنسانية من جميع السلطات المحيطة به، وبوصفه أيضًا المبدأ الوحيد لتنظيم الحياة الفردية، والجماعية من أجل تحقيق التحرر من كل تحديد للغايات النهائية»<sup>(۲)</sup>، ويقول رول ماير: «كما تطلب تطور أشكال التنظيم الاجتماعي العقلانية التحرر من اللاعقلانية الأسطورة، والدين، والخرافة، ومن اللاستخدام الاعتباطي للسلطة»<sup>(1)</sup>.

والعقلانيـة الحداثية تريد الهيمنة، ومنع طواف العقـل حول البحث عن أجوبة

<sup>(</sup>٤) رول ماير: البحث عن الحداثة... (م، س)، ص٢٢. وديفيد هاري: حالة ما بعد الحداثة (م، س)، ص٢٠.



ادكًار مـوران في: محمـد سبيلا، عبد السلام بن عبد المالي: العقل والمقلانية سلسلة دفاتر فلسفية ٦.
 الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، ط١ ٢٠٠٣م، ص٧.

 <sup>(</sup>٢) جـورج لاريـن: الأيديولوجيا والهوية الثقافية الحداثة وحضور العالم الثالث، ترجمـة د/ فريال حسن خليفة القاهرة: مدبولي ط١٠، ٢٠٠٢م، ص٥٣.

آلان تورین: نقد الحداثة (م، س)، ص
 ویراجع: جودت زیادة: (م، س)، ص 70.

الأسئلة الكبرى المتعلقة بالوجود، والمرتكزة في فطرة كل إنسان، بالإضافة إلى أنها أمدت الحداثة -برؤية مستقبلية أو خيالية واعدة، أو متفائلة بمزيد من المنجزات، والتحكم، والسيطرة، وتحقيق كامل لآمال الإنسانية في غد أفضل، أو ما يسمي بالتفاؤل الحداثي المزعوم، أو كما يحلم صاموئيل هنتنجتون بقوله: «إن الحداثة تعزز على المدى البعيد سعادة الإنسان حضاريًّا ومعنويًّا وماديًّا» (١٠).

- وفي شمولية المبدأ العقلاني يلاحظ أن مفكري الغرب قد وضعوا في مجال عقلنة الكون ما يلي:

أ- معقولية العالم، أي: أن العالم لا تتحكم فيه القوة الغيبية، بل تحكمه الضرورة والحتمية، ويقع تحت سلطان العقل.

ب- عقلنة العالم، أي: خضوع كل مجالات الحياة الإنسانية للعقلنة على مستوى
 الفرد والجماعة، وأن عقلنة العالم هي الطريق الوحيد الذي يجعل الإنسان يتجاوز
 كل العقبات والمشاكل.

ج- التقدم، أي: أن هناك صيرورة التقدم، فالزمن والحركة يدفعان الإنسان إلى السيطرة على الطبيعة، والارتقاء من الأفضل إلى ما هو أفضل منه.

د- وحدة الماهية البشرية، وبالتالي فإن الأدوات المعرفية للتعرف عليها هي واحدة الله والخلاصة: أن مبدأ العقلانية كان بوابة للتحرر الحداثي من الأمور التي أصبحت عندهم من قبيل الأساطير واللاعقلانية، مثل: الدين والأسرة، وسائر الأمور التقليدية كما يسمونها.

العقلانية بهذا المفهوم تعد من المسلمات المحورية داخل المنظومة الحداثية تدفع دوما في اتجاء الإلحاد، ورفض اللإيمان، ولا عجب في ذلك؛ لأن الهوى إذا غلب العقل أضاع مقاييس العقول.



 <sup>(</sup>١) صاموئيل هنتنجتون: التغيير إلى التغيير: الحداثة والتنمية والسياسية، في: ج تيمونز روبيرتس، أيمي
 هايت: من الحداثة إلى المولة، ص٢٢٦ (م، س).

#### ٣- العلمانية :

لقد بات من الجلي أن الدين كان يشكل الصورة البارزة، أو الحاكمة في العصور الوسطى الأوربية، أما في أزمنة الحداثة، فقد «كان أحدُ العناصر المهمة في تكوينها هو الفصل بحكم الأمر الواقع بين السلطة الدنيوية، والسلطة الدينية»(١).

فصارت العلمانية من الحتميات التي انطوت عليها ظاهرة الحداثة؛ حيث إنها «تحل فكرة العلم محل فكرة الله في قلب المجتمع، وتقصر الاعتقادات الدينية على الحياة الخاصة بكل فرد»(٢).

إن الحداثة ككل هي نزعة علمانية بشكل أساسي (٢)، فبعد أن كان الغرب يستند إلى الدين في حكمه ومجتمعه تغيرت الوجهة، فالدين في الغرب الحديث ضعفت أهميته بعد أن آلت هذه الوظيفة للعلم، وأضحي له الغلبة أكثر فأكثر، وأبدلت الحجج والأسانيد الدينية بحجج سياسية وأيديولوجية وعلمية (١).

وهذا ما بينه ماكس فيبر حيث يرى: «أن العتبة الفارقة للحداثة تكمن في عملية تفكيك معينة لما وصف بالفرضية الأخلاقية الأولية التي ترى أن العالم خاضع للعناية الإلهية، وبالتالي فالكون موجه أخلاقيًا، ومحمل بالمعنى على نحو ما... أو بمعنى آخر أن العتبة الفارقة للحداثة أصبحت واضحة في اللحظة التي بدأت فيها الشرعية الإلهية المسلم بها تمامًا لنظام اجتماعى مرتب سلفًا في الأفول، (0).

لقد أسست المنظومة الحداثية بنيانها وأشكالها المعرفية على الفصل التام بين المعرفة والمجتمع والدين؛ حيث يشكل الفصل القائم بين دائرة الحياة العامة،



<sup>(</sup>١) بيسورن فيتروك: حداثة أم لا حداثة أم حداثات عدة؟ الأصبول الأوربية والحداثة كشرط عالمي، ترجمة محمد يونس، (الكويت: الثقافة العالمية نشر المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب عدد ١٠٤ سبتمبر ٢٠٠٠، ص٨١).

<sup>(</sup>٢) آلان تورين: نقد الحداثة (م، س)، ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) ج. تيمونز روبيرتس، أيمي هايت: من الحداثة إلى العولة، (م. س)، ج١ ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) يراجع :أجنر فوج: الانتخاب الثقافي، ترجمة شوقي جلال، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١، ٢٠٠٨م، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>۵) س-ن- ایزنشتات: (م،س)، ص۹۹.

ودائرة الحياة الخاصة حجر الزاوية في مفهوم الحداثة على المستوى القانوني والسياسي، وينحصر الدين في العاماني على المين العلماني على القلون العلماني على القيم التقليدية في المجتمع الحداثي، (١).

وكما يقول صموئيل هنتنجتون: «الفصل والصدامات المتكررة بين الكنيسة والدولة التي تطبع الحضارة الغربية، لم تحدث في أي حضارة أخرى، هذا الفصل بين السلطتين (الروحية والدنيوية) أسهم إلى حد كبير في تطوير الحرية في الغرب "نا صحيح بالطبع: الحرية حسب المفهوم الغربي -، فلا يتصور في مجال الحداثة ارتباط الدولة، والمجتمع بالدين على الإطلاق، «وكما يقول برنارد لويس "أ: إن خضوع كل من الدولة والعلم للسيطرة الدينية، أيا كان هذا الدين هو أمر لا يتواثم مع الحضارة الغربية، وخصائصها المميزة في الحداثة» (1).

وتتســم العلمانية في المناخ الحداثي بالشمول لكل مجالات الحياة، وهي عندهم تتلخص في:

«نزع التقديس والأسط ورة(٥) عن سطح العالم والتاريخ، ثم تراجع الألوهة عن

 <sup>(</sup>٥) مكذا في الأصل، وهي من كلمة «الأسطورة».



 <sup>(</sup>١) دانيال هير فيو ليجي: المستويات الثلاثة للحداثة، في: د. سبيلا (وآخ): الحداثة (م، س)، ص٢٧، ٢٨ بتصرف.

 <sup>(</sup>۲) صموثيل هنتجتون: صدام الحضارات، إعادة صنع النظام العالمي، ثر: طلعت الشايب، تقديم: د. صلاح قنصوه، القاهرة: سطور للنشر، ط۲، ۱۹۹۸م، ص۱۱۱.

<sup>(</sup>٦) ولد في الندن ١٩١٦/٥/٢١م، نبال ليسانس مع مرتبة الشرف الأولى من جامعة انندن ١٩٣٦م، دبلوم الدراسات السامية جامعة باريس ١٩٣٧م، دكتوراه من جامعة الندن ١٩٣٩م، أستاذ الدراسات الخاصة بالشرق الأدنى بجامعة برنستون -نيوجرسي بالولايات المتحدة، عمل كأستاذ زائر في العديد من الجامعات في العالم منها جامعة كاليفورنيا (١٩٥٥ - ١٩٥٦م)، وكولومبيا (١٩٦٠م)، وأنديانا (١٩٦٠م)، ومعهد الدراسات الشرقية والأفريقية بجامعة لندن (١٩٥٩ - ١٩٧٤م)، زميل الأكاديمية البريطانية، وعضو شرف في الجمعية التاريخية التركية (١٩٧٧م)، وفي وزارة الثقافة التركية، وحصل على الدكتوراه الفخرية من الجامعة العبرية (١٩٧٧م)، وعضوفي العديد من الجمعيات التاريخية العمية الأسيوية الملكية، المعد الملكي للشئون الدولية العلمية منها: الجمعية الأمريكية الشرقية، الجمعية الأسيوية الملكية، المعد الملكي للشئون الدولية بلندن، من أهم مؤلفاته: العرب في التاريخ، تركيا اليوم، الشرق الأوسط، ولمه العديد من المقالات في الصحف والدوريات العلمية، وهو من أخطر المستشرفين المتعاملين على الإسلام اليوم.

 <sup>(</sup>٤) برنارد لويس: الفرب والشرق الأوسط سجال، وتباين: ترجمة وتعليق: سمير مرقص، تقديم السيد يس، سلسلة كراسات ميريت: القاهرة: مريت للنشر والملومات، ط١، ١٩٩٩م، ص٣٧٠.

# المبحث الثاني منطلقات الحداثة

وجه الأرض، وهذا يعني: أن ما كان البشر يعتقدونه مقدسًا ودينًا طيلة العصور الوسطى، قد رُدَّ إلى حالة الطبيعة، وعُرِّيَ من هالات التقديس، وأصبح يبدو على حقيقته أي: ماديًا صرفًا، تشكل هذه الظاهرة إحدى أكبر سمات الحداثة بمعنى أنها تتطابق معها أحيانًا، فلا نكاد نفرق بين الحداثة والعلمنة كيف؟ ولماذا؟»(١).

وترجع العلمانية وهي جوهر الحداثة إلى أو تنبع من مبدأ الذاتية حيث: «تتميز حضارة الحداثة عن سائر الحضارات التي سبقتها في أنه إذا ما كانت المدونات الإلهية الموحاة أو المملاة، تحكم نماذج الحضارات (التقليدية، النصية) ومعاييرها، فإنه ليس للحداثة خطاب مؤسس سوى ديناميكيتها (٢) ذاتها، وإحالتها إلى نفسها، إنها بكلام آخر ذاتية المرجع (٢). ومما سبق يظهر مدى تغلغل المبدأ العلماني، بوصفه الشامل، في بناء الحداثة ومدى تلونها به.

#### ٤- النزعة الفردية:

تعتبر النـزعة الفردية أثرًا من آثار الذاتية، وسمة من سمات الحداثة، وهي تدل على أولية: الفرد الفردانية بمقابل حلول الفرد في الجماعة»<sup>(1)</sup>.

وانظر: مايك فيدرستون: محدثات العولة (م، س) ص٦٢، ودينكن ميشيل: معجم علم الاجتماع (م، س)، ص١٩٢.



<sup>(</sup>١) هاشـم صالـح: مقال في الحداثة وهـو عرض لكتاب مقاربـات الحداثة لجان مـاري دوميناك باريس: نشر مكتبة البوليتكنيك ١٩٨٦م، في: مجلة الوحدة (المغرب) تصدر عن المجلس القومي للثقافة العربية بالربـاط، فكريـة ثقافية شهرية، عدد (٥١) السنـة (٥) كانون الأول، ديسمـبر ١٩٨٨م جمادى الأولى ١٤٠٩، ص٢٩١.

<sup>(</sup>٢) دينامية: تعني القوة والطاقة والحركة، يقال: على المذاهب التي تطرح الحركة أو الصيرورة كمبدأ قديم، ترتبط فكرة الحراكية، الدينامية ارتباطًا وثيقًا بكل الأفكار التي تتمارض أيضًا مع الآلية الميكانيزم وخصوصًا مع فكرة الفاشية والنازية، يراجع: مراد وهبة (م، س)، ص ٣٣٣. ق. د. جون لويمر تاريخ الكنيسة، تر: عزرا مرجان، القاهرة: دار الثقافة، ط١، ١٩٩٠م، ج١ ص٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) محمد جمال باروت: الدولـة والنهضة والحداثة مراجعات نقدية (سوريـة: دار الحوار للنشر والتوزيع باللاذقية – طبعة أولى (7) ، (7) ، (7) بتصرف يسير.

وللمزيد انظر: مايكل هارت، أنطونيونيغري: الإمبراطورية - إمبراطورية العولة الجديدة ترجمة فاضل جتكر (الرياض: مكتبة العبيكان، طبعة١، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٢م، ص١٢١.

<sup>(</sup>٤) لـوي ديمون: الهويات الجماعيـة والإيديولوجية الشمولية وتفاعلها في الواقع، ترجمة د/ محمد سبيلا (الكويت: الثقافة الملئية عدد ٢١٤ السنة السادسة، صفر ١٤٠٧هـ، نوفمبر ١٩٨٦م).

وكما أنها أثر لمبدأ الذاتية، فهي كذلك ملازمة لمبدأ العقلانية، وعلامة بارزة على التوجه الحداثي في الشورات التي حدثت في القرن الثامن عشر والعشرين كلها شورات يحفزها في النهاية الاعتقاد في العقلنة الاجتماعية الملازمة للفردانية، وللروح الشكلية الناتجة عنها» (١).

وتوصف الفردية في هذا السياق بأنها ممتدة، أو مفتوحة؛ لتشمل جوانب عديدة، منذ انهيار السلطة الكنسية، إلى درجة أنها أنتجت مشكلة الفوضى في قلب الحداثة الغربية، يقول برتراند رُسل (٢): «وأفضى التحرر من سلطة الكنيسة إلى النزعة الفردية حتى إلى بلوغ حد الفوضوية، فقد كان الانضباط العقلي والأخلاقي، والسياسي يرتبط في أذهان الناس في عصر النهضة بالفلسفة المدرسية، وبالحكومة الكنسية» (٢)؛ لذلك تعد الفردانية السمة الرئيسة المميزة للغرب (١)، والتي يفتخرون بها من وجهة نظرهم.

وهذه النزعة لها آثارها وتجلياتها في جميع الأنظمة الحياتية، فهي وراء المطالبة دومًا بتغيير نظام الأسرة، والقضاء على أصولها، وضرورة تنوع أشكالها على حسب المزاج الشخصي أو الفردي، ففي «المجتمعات الحدثية أو الأخذة في التحديث، فإن ثمة تنبهًا للتنوع الكبير في الأدوار التي تتجاوز الأدوار العائلية والمحلية التي تتسم بالثبات الضيق» (٥).

لذلك: «انتشرت في المجتمعات الغربية في العقود القليلة الماضية ظاهرة (المعاشرة) التي يعيش فيها رجل وامرأة بالغان سويًا، ولمدة طويلة نسبيًا تحت سقف واحد حياة زوجية بكل المقاييس دون الارتباط رسميًا برابطة الزواج، وقد

<sup>(</sup>٥) س. ن إيزنشتات (م، س)، ص١٠٠ بتصرف يسير.



<sup>(</sup>١) لوي ديمون: المرجع السابق.

<sup>(</sup>۲) برتراند رسل: (۱۹۷۲م ۱۹۷۲م/ ۱۳۹۰م ۱۹۷۰م) رياض منطقي، وفيلسوف وعالم اجتماع إنكليزي، حصل على منحة دراسية من جامعة كامبريدج عام ۱۸۹۰م لدراسة الرياضيات، ثم تحول إلى الفلسفة، انتخب عضوًا في الأكاديمية البريطانية عام ۱۹٤۱، من أهم كتبه: فلسفة لايبتتز، مبادئ الرياضيات، الدين والعلم، الزواج والأخلاق، تاريخ الفلسفة الغربية، انظر: معجم أعلام الفلسفة (م، س)، ج١ ص٤٨٦.

 <sup>(</sup>٢) برتراند رسل: تاريخ الفلسفة الغربية: الكتاب الثالث الفلسفة الحديثة، ترجمة د/ محمد فتحي الشنيطي، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٧، ص٨.

<sup>(</sup>٤) صاموثيل هنتنجتون: صدام الحضارات (م، س)، ص١١٨ بتصرف يسير.

# المبحث الثاني منطلقات الحداثة

أسبع الطابع القانوني على جوانب عديدة من هـنه العلاقة التعايشية؛ مثل: حقوق التملك والإرث في عدد من المجتمعات الغربية.

كما بدأت تنتشر في عدد من المجتمعات الفربية ظاهرة التساهل والتسامع تجاه العلاقات الجنسية المثلية بين الشواذ من الرجال، والشواذ من النساء، وفي حين تتخذ الغالبية العظمي من المجتمعات الغربية موقف الرفض والإدانة من هذه الممارسات، فإن عددًا قليلًا جدًّا من البلدان الغربية قد أسبفت على المعاشرات المثلية الجنسية طابع القبول؛ بل أدخلتها في عداد العلاقات الزوجية الرسمية في كثير من النواحي، (۱).

من هنا يمكن القول بأن منظومة الحداثة صنعت لها إنجيلًا خاصًا، سيطرت الرؤية الفردية على جميع نصوصه ووصاياه إن: «للإنجيل الجديد حقائقه الحاكمة: لا يوجد إله، لا توجد قيم مطلقة في الكون، وما فوق الطبيعة خرافة، وكل الحياة تبدأ من هنا وتنتهي هنا، وغرضها هو السعادة الإنسانية في هذا العالم، وهو العالم الوحيد الذي سنعرفه مطلقًا، ولكل رجل ولكل امرأة الحقف أن يعملوا الشيء نفسه، ويما أن السعادة هي غاية الحياة، ويما أننا مخلوقات عاقلة، فإننا نملك الحقف في أن نقرر متى يرجع ألم الحياة على لذة الحياة، ومتى ننهي هذه الحياة، إما بأنفسنا أو بمساعدة الأسرة أو الأطباء، وفي الميدان الأخلاقي الوصية الأولى هي: «جميع أساليب الحياة متساوية»، والحب ومصاحبه الطبيعي من الجنس أمور صحية وجيدة.

وجميع العلاقات الجنسية الطوعية مسموحة، وجميعها متساوية من الناحية الأخلاقية، وهي ليست من اختصاص أحد، وإنما هي من اختصاص صاحبها، وبالتأكيد ليست هذه العلاقات من اختصاص الدولة لتمنعها.

وهذا المبدأ الذي يقول: جميع أساليب الحياة متساوية؛ يجب أن يكتب ويدخل في القانون، وأما أولئك الذين يرفضون احترام القوانين الجديدة، فينبغي أن يعاقبوا، وأن إبداء عدم الاحترام لأسلوب حياة بديل يصم المرء بأنه متعصب، والتمييز ضد



<sup>(</sup>١) يراجع: أنتوني غدنز: علم الاجتماع (م، س)، ص٢٦٥، ٢٦٦. بتصرف يسير.

الذين يتبنون أسلوب حياة بديلًا هو جريمة... «(١).

فالفردية تشمل النظام الاجتماعي، والاقتصادي، والثقافي «فمشروع الحداثة ينطوي على تأكيد قوي على المشاركة المستقلة لأعضاء المجتمع في بناء النظام الاجتماعي والسياسي، وعلى قدرة جميع أفراد المجتمع على الوصول المستقل إلى هذه الأنظمة وإلى مراكزها» (7).

# ٥- العلمية أو مبدأ سيادة العلوم الطبيعية:

تكتفي الحداثة بإيمانها بقواعد وقوانين العلم الطبيعي، مُخرجةً الدين وعلوم الوحي من دائرة العلوم، ويعود هذا الإيمان بالأحرى إلى إخراجها للعالم الأخروي من الحسبان، فهي تحلق في دائرة العالم الدنيوي متسلحة بسلاح العلم الطبيعي؛ لكي يزودها بالسعادة، وأسباب التقدم.

«إن هـذا الإيمان الجديد الذي حملته الحداثة تضمن تحـولًا جوهريًّا عن القيم الأخروية إلى القيم الأرضية، عن ازدراء هـذه الدنيا وما يسودها مـن باطل وشر إلى الانكباب على ما تحتويه من حقيقة وخير، وعـن الرضا بتحمل أعبائها وآلامها؛ لنيـل النجاة والسعادة في العالم الآتي إلى طلب التمتع بما توفره من أسباب النجاة والسعادة في هذا العالم، (٢). وحقًّا إن التطرف في محاربة العلم المادي أو علوم الكون الذي مارسته الكنيسة جر إلى تطرف مقابل، وأول من اكتوى بناره هو الكنيسة ذاتها،

إن لمبدأ العلم الطبيعي المركزية التامة في المنظومة الحداثية، فقد «حل الفكر العلمي التقني المتحرر من علوم الطبيعة محل الأشكال التأملية من المعرفة» (<sup>(1)</sup>، ويكفي أن أسترجع معك مقولة آلان تورين :» الحداثة تحل فكرة العلم محل فكرة الله» (<sup>(0)</sup>.

<sup>(</sup>٥) آلان تورين: نقد الحداثة (م، س)، ص٢٩.



باتريك جيه. بوكانن: موت الغرب: أثر شيخوخة السكان وموتهم وغزوات المهاجرين على الغرب،
 ترجمة: محمد محمود التوية، مراجعة: محمد بن حامد الأحمدي. الرياض: مكتبة العبيكان ط١،
 ١٤٢٦ه، ص١٠٨، ١٠٩،

<sup>(</sup>۲) (م،ن)، ص۱۰۰ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) قسطنطين زريق: خصائص الحداثة في: د. محمد سبيلا (وأخ): الحداثة (دفائر فلسفية): (م، س)، ص١١٠

<sup>(</sup>٤) داريوش شيفان: أوهام الهوية، لندن/ بـيروت: دار الساقي، ط١، ١٩٩٢م، ص٨ – ١٠، ويراجع: محمد سبيلا (وآخ): الحداثة (م، س)، ص١٩٠

# المبحث الثاني منطلقات الحداثة

ومن الملاحظ أنه منذ أن أصبحت المعرفة قوة -كما رأى بيكون-، وصار العقل أعدل الأشياء قسمة بين الناس -كما قال ديكارت-؛ حدث هذا التحول الكبير في الغرب بحيث لا يكون من المبالغة إذا سَميتُ فترة الحداثة بعصر عبادة العلم وتقديسه، فالتحديد الشائع اليوم يتناول الحداثة بوصفها معرفة عملية مُحَقَقة، ساعد على تنظيم الإنتاج عقلانيًّا، وذلك في سبيل إنتاجية تبلغ حدها الأقصى(۱).

إن الوثوق بالعلم وحده يعد عنصرًا ثقافيًا بارزًا من العناصر التي اعتمد عليها مشروع الحداثة الغربية (٢) ، فمنذ «بيكون» الذي كان من أوائل من رأى «أن حتى أكثر العقائد قدسية يتمين إخضاعها للأساليب الصارمة للعلوم الإمبريقية، ولو تعارضت تلك العقائد مع الأدلة التي تزودنا بها الحواس، فإن عليها أن تذهب دون رجعة (٣)، أقول: منذ «بيكون» وبدأت فتنة العلم، وكلما تقدم العلم المادي في تطبيقاته زاد من هذه النظرة المغالية للعلوم الطبيعية.

وهنه النظرة جاءت في الأصل من جراء انهيار المنظومة المعرفية التي أقامتها الكنيسة، فبعد سقوطها أصبح الاعتماد على العلم الطبيعي والتكنولوجيا بصفة أساسية، بل أخرجت المعرفة الدينية من دائرة العلم أصلاً حكما سبق بيانه، وأصبح العلم الطبيعي أو الوضعي هو أساس كل شيء، فما لا يدخل تحت نطاق التجربة والمعمل، فلا إدراج له تحت مسمى العلم، فساد «الاعتقاد بأن النموذج للمعرفة الصحيحة هو بيانات العلوم الطبيعية ونظرياتها، وأن النموذج للإجراءات والخطوات الصحيحة للحصول على معرفة حقيقية هو الإجراءات أو الخطوات الخاصة بالعلوم الطبيعية» (1).

يقول ديفيد هاري: (٥) «لقد جلبت السيطرة العلمية على الطبيعة الوعد



<sup>(</sup>١) يراجع: دانيال هير فيوليجي: المستويات الثلاثة للحداثة، في د. محمد سبيلا (وأخ)، (م، س)، ص٢٦ بتصرف.

 <sup>(</sup>٢) انظر: مهدي بندق: الأصولية في الغرب والإقطاع الكوني القادم، مجلة القاهرة، المددان ١٧٦ و ١٧٧ يوليو،
 أغسطس ١٩٩٧م (فكرية، فنية، شهرية، إصدار الهيئة المصرية العامة للكتاب)، ص٨٩٨.

 <sup>(</sup>۲) كارين أرمسترونج: تاريخ الكتاب المقدس، ترجمة: د محمد صفار، القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، طد
 ۱۰، ۲۰۱۰م، ص ۱۳۸.

<sup>(</sup>٤) أولفر ليمان: مستقبل (م، س)، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٥) أستاذ الجغرافيا في جامعة جون هوبكنز - الولايات المتحدة الأمريكية.

بالتخلص من الندرة والحاجة، وتعسف الطبيعة الأعمى إلى الأبد(١).

فالتقدم العلمي والتكنولوجي الذي اعتمدت عليه المنظومة الحداثية، أعطى دفعة تفاؤل من أجل تحقيق العديد من الآمال والأحلام التي ترنو إليها الشعوب، كالتخلص من الفقر والخرافة، وتحقيق المزيد من الرفاهية، والعدالة، والسعادة.

وعلى حسب قول رول ماير: «لقد تضمن مبدأ سيادة العلوم الطبيعية الميزات التحررية والتقدمية لمذهب الحداثة؛ لأنه قدم وعدًا بالتحرر من الندرة، والحاجة، واعتباطية الكوارث الطبيعية»<sup>(٢)</sup>.

فيلاحظ الربط بين العلم، والتحرر، وتحقيق السعادة في جميع المجالات باعتبار العلم المادي الركيزة الأساسية، أو فتطرة الانتقال من المجمعات التقليدية إلى المجتمعات الحداثية.

وزاد من هذه النظرة المكتسبات المادية التي تمت في نطاق العلوم الطبيعية، بالأخص في مجال الإعلام والاتصالات مما جعل دعاة الحداثة يرون أن من السمات الشخصية للشخص الحداثي: «الإيمان بقدرة العلم على حل مشكلات الحياة، وتوظيف العقلانية والمعرفة العلمية عند مواجهة الصعاب، والابتعاد عن التفسيرات الغيبية، أو الاستسلام للقضاء والقدر» (٢).

لنا عد من علامات التحديث وأماراته «الانتشار الواسع للتعليم العلماني، والتفكير العلمي، والتوظيف الواسع للمعرفة العلمية، والاستعانة بها لإنارة الطريق أمام القرارات العامة والخاصة، والاستخدام الواسع لمنتجات التكنولوجيا، (1).

لقـد أصبحت الحاكميــة العليا لمنطق العلــم الوضعى، وللمعامــل والتجارب في

<sup>(</sup>٤) التير: (م، س)، ص١٢.



<sup>(</sup>١) ديفيد هاريخ: حالة ما بعد الحداثة (م، س)، ص٣٠.

 <sup>(</sup>٢) رول ماير: (م، س) ص٢٢. وبالطبع كل هذا الكلام مردود عليه ، ولكن منهجي في البحث الوصف أولًا،
 ثم النقد .

<sup>(</sup>٣) م. التـير: الخصائص العامة للشخصية الحديثة في سبيــلا (وآخ): الحداثة (م، س) ص١٤، وأليكس إنجلــز: جمــل الناس حداثيــين في: ج. يتمونــز روبيرتس (وآخ): مــن الحداثة إلى العولــة (م، س) ج١ ص٢٠٨، والقصود بالعلم هنا كما تعلم: العلم الطبيعي.

# المبحث الثاني منطلقات الحداثة

المنظومة الحداثية، وصاحب ذلك كثرة التخصصات العلمية وتتوعها.

يقول هايدغر: «إن أولى الظواهر الأساسية للأزمنة الحديثة هي: العلم. والظاهرة الثانية التي لا تقل عنها أهمية من حيث مكانتها الأساسية هي: التقنية الميكانيكية»<sup>(١)</sup>.

أكـثرت عليك مـن النقول هنا بغرض بيـان مدى صدق المقولة التـي تقول: بأن العلم حسب الرؤية الحداثية حل محل الدين.

٦- مبدأ العدمية: والعدمية: «مذهب يقول بعدم وجود أي شيء مطلق،
 وينفي وجود أية حقيقة أخلاقية، وهي انعدام الهدف، انعدام الجواب عن السؤال
 لماذا؟»(٢).

ومبدأ العدمية منبثق عن الفردية، «ويقصد بهذا المبدأ أن «لا قيمة للقيم»، أي: أن ما كان في العصور السالفة من المبادئ الراسخة الثابت ، والمثل العليا السامية صار مع مجيء عصر الحداثة عدمًا. وهدا راجع إلى الاتجاه النقدي لفلاسفة الأنوار تجاه الدين والقيم الأخلاقية، وبذلك أصبحت العدمية دليلًا على افتراس العدم للأخلاق والدين (<sup>7</sup>).

لقـد حدث نوع من الاعتزاز بانهيار القيم، وعدم التأسف عليها، وأيضًا صناعة فيم جديدة مختلفة تمام الاختلاف عن القيم السابقة أو التقليدية<sup>(٤)</sup>.

إن فصل القيم عن الوقائع والأفكار من السمات العامة للحداثة (٥)، ولذلك «يمكن القول بأن جميع القيم التي تراكمت عبر آلاف السنين، وكل الجهود التي بذلت في سبيل تتقيف الروح، والنظرة إلى العالم قد غدت فجأة مجرد أوهام، والحقيقة ليست سوى إدارة القوى المرسمة على وجه الإنسان التكنولوجي» (١).

 <sup>(</sup>٦) دار يوش شيفان: أوهام الهوية (م، س) ص٨، وما بعدها، في، ومحمد سبيلا (وآخ): الحداثة (م، س)
 ص١٩٠.



<sup>(</sup>١) هايد غر: عصر تصورات العالم في: سبيلا (وآخ): الحداثة (م، س)، ص٦٢٠.

<sup>(</sup>٢) أندريه لالاند: (م، س) ج٢ ص٨٧١. نقلت هنا العبارة بنصها رغم ركاكتها.

<sup>(</sup>٣) الشيخ والطائري، مقاربات في الحداثة وما بعد الحداثة (م، س)، ص١٤ بتصرف.

<sup>(</sup>٤) (م، س) ص١٤ بتصرف.

<sup>(</sup>٥) انظر: لوي ديمون: الهويات الجماعية والأيديولوجيات، في، محمد سبيلا (وأخ): الحداثة (م، س) ص١٧٠.

ترتبط العدمية كمبدأ حداثي في الأساس بضرورة تدمير النسق الديني، ففكرة موت الإله التي انتشرت في المناخ الحداثي «أدت إلى انهيار كافة القيم التي كانت تقوم على مبدأ وجوده، وانعدم التفكير في العالم الآخر، وافتقد الإنسان بالتالي الجواب على اللماذا؟ لماذا الحياة؟ لماذا العيش؟ فلم يعد للحياة أي هدف، وأصبح كل شيء فاقدًا لمعناه (())، ولا عجب بعد ذلك من إفرازات الحداثة الغربية الغريبة على مستوى الدين، والحياة، والمجتمع، فهذه أسسها ومرتكزاتها، بل العجب كل العجب إن أنتجت مفاهيم صالحة؛ وقد قامت على مثل هذه الأفكار.

د/ سعاد حرب: في استقبال نيتشه، بيروت: دورية «باحثات» كتاب متخصص يصدر عن تجمع الباحثات اللبنانيات -الكتاب الخامس ١٩٩٨/ ١٩٩٩م، ص١٨٠ بتصرف .



# المبحث الثالث مقولات الحداثة

# المبحث الثالث

#### مقولات الحداثة

من خللال هذه الأسس والمبادئ السابقة تشكل للحداثة رؤية خاصة بها تجاه قضايا الحياة والوجود، وهي رؤية تحكمها مقولات أصبحت جوهر فكرة الحداثة، ومن المكن إيجاز هذه المقولات على النحو التالى:

- رمقولة نزع القداسة..
- رمقولة القطيعة مع الماضي،.
  - مقولة التقدم.
  - مقولة الحتمية.
  - مقولة التجاوز.
- مقولة النسبية الأخلاقية.
- مقولة الصراع بين القديم والحديث، أو بين التراث والمعاصرة.
  - مقولة وفكرة الصراع مع الآخر.
  - مقولة تحضير العالم وتمدين الشعوب.
    - مقولة سيادة العلوم الطبيعية.

#### واليك التفصيل،

معلوم أن الهيمنة الكنسية في العصور الوسطى الأوربية التي طالت شتى مجالات الحياة، أثرت ورسخت العداء المتواصل للدين، خصوصًا كسلطة حاكمة؛ لذلك أنشأ دعاة الحداثة علاقة جديدة مع الدين تقوم على أساس تفريغه من مضمونه الحقيقي برفع أو نزع القداسة عنه، وهالات التبجيل المحيطة به، وإسدال الستار على السر الإلهي المتمثل في الوحي، وحصر النطاق الديني في الشأن الشخصي بعد إخضاعه لسلطان العلم والتأويل، وتطويعه لمفاهيم العلوم الفلسفية ومستجداتها، وقابليت للشتى مراحل التطور والتغير على حسب العصور، يقول جان ماري دو ميناك: «تكمن الديناميكية الهائلة للحداثة في المبدأ التالي: لا شيء مقدس بالنسبة لها، لا شيء محرم، إنها لا تتوقف عند عتبة الجسم، بل تقتحمه؛ لكي تكتشف



آلية الجسد وبنيته، كما أنها لا تتوقف أمام عتبة القصور أو الكنائس كل شيء مباح لها لا شيء ينجو من دراسة العلم، وتحليل العلم، والفن، والتقنية. إنها تريد أن تخترق سر الطبيعة، وسر الكواكب البعيدة، وتفجر الذرة، وتصعد إلى القمر، وتخلق الكائنات الحية لأول مرة في المختبر، كل الحضارات البشرية السابقة كانت لها محرماتها (التابو)(١) ماعدا حداثة الغرب إنها لا تعترف بأية محرمات»(١).

إن صلب مشروع الحداثة كما يعتقد هايد جر «يكمن في الانسلاخ عن المقدس واستبعاده")، ويرى أن «المسيحية هي المسئول الرئيسي عن حصوله")، وهذا القول فيه قدر كبير من الصراحة والحقيقة؛ فإن الكنيسة الغربية حينما خرجت عن الخط النبوي، واقتربت من الوثنية والجاهلية، فغيرت مفهوم التوحيد، وتوجهت للاستفادة، والمنفعة الشخصية على حساب الدين دون نظر لعواقب الأمور، فاستغلت شوق الناس لعفو الله عنهم، ومغفرته لذنوبهم، فجعلت حق الغفران لرجال كهنوتها، وتربحت من وراء ذلك الأموال الطائلة، وتناست أنها بهذا التحريف تحفر قبرها بيدها، ورفضت العقل، وقبلت الخرافة حتى لا يفضح تبديلها وتحريفها، وحاربت العلم وأهله حتى لا يكشف بنوره غياهب ظلماتها، فقتلت من وبين العلماء، وشردت الطلاب؛ فانصرف الناسى عنها، وانقلب الأمر إلى علمانية فجة، واعتبر الناسى أن المركة كانت بين الدين ممثلًا في دين الكنيسة، وبين العلم المادي، ومن الطبيعي أن ينتصر العلم، وغاب عن الكنيسة أنها الخرافة، والعلم المادي، ومن الطبيعي أن ينتصر العلم، وغاب عن الكنيسة أنها الغربى أن الدين الصحيح لا يتعارض مع العقل الصريح .

<sup>(</sup>٤) (م،ن)؛ (ن،ص).



<sup>(</sup>١) تابيو: أي مقدس من جهة وخطر وممنوع من جهة أخرى — وهو منع غير ممقبول-، أو قيد بلا تبرير للحرية الإنسانية. يراجع مراد وهبة: (م، س)، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) جان ماري دوميناك: مقاربات الحداثة (باريس: منشورات مكتبة البوليتكنيك ١٩٨٦م) ص١٥٠ ، نقلًا عـن د/ هاشم صالح: مقال في الحداثة، مجلة الوحدة صـ ٢٩١ ، ٢٩٢ مرجع سابـق، ومؤلف الكتاب دومينـاك رئيس تحرير مجلة «اسبري» ESPRIT سابقًا، ومن أتباع مذهب الشخصانية الذي أسسه إيمانويل مونبيه في النصف الأول من القرن العشرين، وهو فرنسي الأصل.

<sup>(</sup>٣) مايدجر: السمات الأساسية للعصور الحديثة. في: سبيلا (وآخ): الحداثة (م، س)، ص٦٢.

لقد تغير موقع الإنسان في الوجود، فصار هو صانع قدره بنفسه، وهو المشرع لنفسه ومجتمعه بدون حاجة إلى مصدر خارجي، أو توجيه إلهي: «ففي مجال المعرفة أصبحت ذاتية العقل الإنساني، هي المؤسسة لموضوعية الموضوعات، وتم إرجاع كل معرفة إلى الدات المفكرة، أو الشيء المفكره (1). لقد تم تفريغ المعرفة من كل أصل إلهي، وهُدمت السلطة الدينية القديمة؛ ليحل محلها السلطة العلمية الجديدة، فحدث ما يمكن أن يسمى بعبادة العلوم الطبيعية، واختراع العلوم الإنسانية، وإخضاع الثانية للأولى.

لقد «كان الدين هو الذي يشكل وعي الناس، والمجتمع في أوربا طيلة العصور السابقة على الحداثة، ثم جاءت العلوم؛ لكي تحل محله، وتصبح المرآة التي تعكس صورة الغرب، أو التي يجد الغرب صورته فيها.

ومن المعروف أن كل فرد، وكل جماعة بحاجة إلى هذه المرآة من أجل تصور دوره في الحياة والمجتمع، ولم يكن ممكنًا أن يولد علم المجتمع (أو الاجتماع) إلا بعد أن يتوصل المجتمع إلى مرحلة البلوغ والنضج: أي مرحلة التحرر الروحي المتمثل بإبعاد الكنيسة عن دائرة الحياة العامة، وحشرها في الحياة الخاصة للإنسان، ثم مرحلة التحرر المادي، المتمثل باندفاعية التقنية بكل قوتها، وجبروتها، وإمكانياتها في السيطرة على الطبيعة، وإعفاء الإنسان من بذل الجهود الشاقة في العمل والإنتاج... وهذه التقنية تزعزع أسس الحياة الاجتماعية السابقة، وتفكك مكوناتها، ولأنها تمنح الناس الثقة بالتقدم، وبالإمكانيات اللامحدودة للحضارة التي أصبحت سيدة الطبيعة، وسيدة ذاتها، ().

«فالتحطيم السعيد -كما يقول تورين- للمقدس، ومحرماته، وطقوسه كان رفيعًا لا غنى عنه للدخول إلى الحداثة» (٢٠).

ومن الملاحظ عدم انفكاك الحداثة عن التقنية العلمية، فمن خلالها نشرت



<sup>(</sup>١) د/ محمد سبيلا: الحداثة وما بعد الحداثة (م، س) ص١٢.

 <sup>(</sup>٢) دوميناك: مقاربات الحداثة ص٤٤، نقلًا عن هاشم صالح، (م، س)، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) آلان تورين: نقد الحداثة (م، س)، ص٥٦.

الحداثة سحرها، وتفاؤلها بمستقبل واعد على حد تعبير رول ماير -السابق-: «لقد تضمن مبدأ سيادة علوم الطبيعة المهيزات التحررية، والتقدمية لمذهب الحداثة؛ لأنه قدم وعدًا بالتحرر من الندرة، والحاجة، واعتباطية الكوارث الطبيعية، كما تطلب تطور أشكال التنظيم الاجتماعي العقلانية، وأنماط التفكير العقلانية، والتحرر من اللاعقلانية، والأسطورة، والدين، والخرافة، ومن الاستخدام الاعتباطي للسلطة»(۱).

فالتقدم الحداثي يعتبر «تقدمًا ماديًّا»، وهو تطور في إنتاج السلع المادية، أما الميتافيزيقا والدين فلا تساعد على التحكم في الطبيعة، أو في زيادة الإنتاج، فيجب نقدها بوصفها صورًا أو أشكالًا إيديولوجية مضادة للعقل»<sup>(٢)</sup>.

لأن العقل بالنسبة لها: «هو أداة أولية للتحكم في الطبيعة، والسيطرة عليها، إنه وسيلة مساعدة للإنتاج، إنه طرق ووسائل لإنجاز، وتحقيق هذه الغاية»<sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا فقد تغيرت النظرة إلى الطبيعة «فلم تعد الطبيعة رحم كل نظام اجتماعي وأخلاقي، لم تعد انعكاسًا ولا مقياسًا للانسجام الأزلي، إنها مستودع القوى المنتجة التي يتصرف بها البشر، ويعطونها قيمة من خلال عمل مكثف وفعال أكثر فأكثر ما عاد الإنسان يتموضع في الطبيعة، بل في مواجهتها، وما عاد يعد نفسه عنصرًا من عناصرها، بل سيدًا لها متابعًا من خلال عمله مهمة الخلق نفسها "').

وبهذه الرؤية صارينظر إلى الكون أو الطبيعة نظرة مادية بحتة تخلومن الإبداع الإلهبي، أو تبعد تمامًا عن النظرة القديمة القائمة على العناية الإلهية، فأصبحت الطبيعة موضوعًا للسيطرة أو الهيمنة، مع خلوها الكامل من الأسرار أو الألغاز السابقة، قابلة للتطور الآلي، أو الميكانيكي محكومة بقوانين الرياضيات، ولا تخضع لأي ترتيب مسبق واستنادًا إلى ذلك، ألغيت المعجزات والخوارق، وأصبحت في عداد

<sup>(</sup>٤) دانيال هيرفيو ليجي: المستويات الثلاثة للحداثة في. د. سبيلا (وآخ): الحداثة (م، س)، ص٢٧٠.



<sup>(</sup>١) رول ماير: البحث عن الحداثة (م، س)، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) جورج لارين: (م، س) ص٥٤، ٥٧ بتصرف يسير-

<sup>(</sup>۲) (م،ن): ص٥٦ بتصرف يسير.

الأساطير والخرافات، فقد نزع عن العالم سحره بتعبير ماكس فيبر، وفتح المجال للتقدم التقني، فلا حواجز ولا حدود، ولا موانع ولا محرمات، وأصبح التقدم المادي غاية في حد ذاته، وليس وسيلة لغاية أخرى، وصار الإيمان بالإله مستبعدًا، وحضوره منفيًا: «فما من حداثي حقًا إذا لم يقبل بإبعاد (الإله) عن لعبة قوانين الطبيعة، كما عن قوانين الجمهورية. وأصبح (الإله) إله الميتافيزيقا المستبعد، وهو مخالف عن إلىه المسيحيين قبل الحداثي بقدر اختلاف الطبيعة المبنية في المختبر عن الطبيعة المتبعد، أو المجتمع الذي خلقه علماء الاجتماع عن الجماعة القديمة»(۱).

وهكذا أصبحت المعرفة الحقة هي ما تدخل تحت نطاق الاختبار، وفي المعمل لا غير، وقد غيرت هذه الصورة منظومة القيم والأخلاق الدينية، فأصبحت تدخل في نطاق الأسطورة والخرافة، ف «النزعة العلمية قد أفضت إلى النتيجة التي تقول: با القيم لم تكن إلا أهواء ذاتية، وهي أهواء وآراء مبتسرة، كانت قادرة على تضليل المقلف في عوالم ميتا فيزيقية من النظر المجرد المحض الذي لا سبيل إلى إثباته، أو التحقق منه، كما أنها أهواء وترهات لم يكن بها معنى موضوعي في عالم مادي محكوم برمته تمامًا بقوى آلية ميكانيكية «(٢)، فكان لا بعد أن تحكم مقولة التجاوز منظومة القيم، ومن الأمر الواضح أن الأخلاق ترتكز على الدين، فإذا قوض الدين من خلال تفكيكه وفصله عن مصدره الإلهي؛ فإن منظومة القيم تتلاشى، وبالفعل نلاحظ أن تقويض الدين في النموذج الحداثي كان تقويضًا شاملًا؛ لأن الحداثة عبارة عبارة عن صيرورة «أي عملية بلا أول ولا آخر... فتستبعد الحداثة هنا بوصفها سيرورة أية غائية من نوع الغائيات الدينية أو الدنيوية المقلوية عن الدين، فهي تنفك أصلًا الحكايات الكبرى الغائية، وتدمر تماسكها؛ لأنها تنفي ما تنتجه باستمرار، وترغمه على الانحلال والتقادم، كما عبر عن ذلك ماركس في البيان باستمرار، وترغمه على الانحلال والتقادم، كما عبر عن ذلك ماركس في البيان الشيوعي في مقولته الشهيرة: «كل ما هو صلب يتحول إلى أثير» (٢).

 <sup>(</sup>٣) جمال باروت: الدولة والنهضة والحداثة (م، س)، ص٧٧ بتصرف.
 وراجع: ماركس وإنجلز: البيان الشيوعي في: ج تيمونز روبيرتس (وأخ): (م، س)، ص٤٤.



<sup>(</sup>١) برينولا تور: لم نكن حداثيين أبدًا (م، س)، ص٦٩٠.

 <sup>(</sup>۲) روبـرت أرتيجياني: عصر النهضة في القرن العشرين: ثمن النفير الثقافي ووعده الواعد، مجلة ديوجين
 تصدر عن مركز مطبوعات اليونيسكو عدد ١٩٢/ ١٠٧، ص١٢٢.

هذا الاستبعاد الذي تمارسه الحداثة أصبح له فاعلية في ظل تملكها للسلطة حتى غلب على تاريخها طابع العنف، والسيطرة، والهيمنة؛ لذا يصف أحد الباحثين تاريخ الحداثة بأنه «تاريخ العنف المعرفي للإمبريالية» (1)، ويؤكد على هذا المعنى هانز جواس فيقول: «العنف والحرب هما من مكونات الحداثة بمثل ما هما من أصول نشأتها (1).

لقد وصف مركب الحداثة بأنه «مركب من الاهتمامات بالسلطة يزيد إدراكه، أو يقل فعالية، إنه مركب يحتوي على ثلاثة عناصر على الأقل:

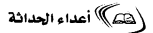
- التسلط على الآخرين من البشر سواء الدول، أو الجماعات، أو الأفراد وفقًا للنسق المتبع.
  - ٢. التسلط العملي على الطبيعة من حيث القدرة على الإنتاج الاقتصادي.
    - التسلط الفكري على الطبيعة من حيث القدرة على التنبؤ<sup>(١)</sup>.

ومن الجدير بالذكر أن هذه الأوصاف ارتبطت بالحداثة منذ نشأتها «فالحداثة في عمقها مشروع تتدغم فيه بصورة رفيعة إرادة الهيمنة بإرادة التحرر»<sup>(1)</sup>. هذا الارتباط بين التقدم الحداثي وتطبيقاته في السيطرة، والقمع، والاستخدام الخاطئ للقوة يعد من الجوانب المظلمة في منظومة الحداثة، وحسب تعبير رول ماير:

«كان لذهب الحداثة جوانبه المتمة التي عززت الإمكانيات القمعية الكامنة في السياسة تعزيزًا هائلًا من خلال رابطة المرفة السلطة الجديدة (٥٠).

ومـا سموه برسالة الرجل الأبيض أو رسائـة الغرب في «تحضير العالم وتمدين الشعـوب» كان من لوازم ذلك القمع والعنف، وعدوا هـذا الأمر من واجباتهم، كما قالوا: «يتوجب على الشعوب العصرية عدم التخلي عن نصف الكرة الأرضية لأناس

<sup>(</sup>٥) رول ماير: البحث عن الحداثة (م، س) ص٢٢، وما بعدها بتصرف يسير





 <sup>(</sup>١) مايك فيذرستون (وآخ): محدثات العولمة (م، س)، ص١٤٩، ١٥٠.

 <sup>(</sup>۲) هانــز جواس: حداثة الحرب نظريــة التحديث، ومشكلة العنف ترجمة/ سعــد زهران (الكويت، مجلة الثقافــة المائيــة السنة ۲۵ عــد ۲۰۶ ينايــر ۲۰۰۱م) ص۱۱۷، والكاتب: أستاذ علــم الاجتماع ودراسات أمريكا الشمائية في جامعة برلين الحرة.

<sup>(</sup>٢) مايك فيدرستون: محدثات العولمة (م، س)، ص١٤٩ ، ١٥٠ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٤) محمد سبيلا: الحداثة وما بعد الحداثة (م، س)، ص١٩٠.

جهلة وعجزة...»<sup>(۱)</sup>.

وبهذا التحليل تزول أمارات التعجب تجاه تبرير فلاسفة الحداثة للهجمات الاستعمارية التي خاضتها الدول الغربية؛ فعلى سبيل المثال لا الحصر، لقد اعتبر هيجل الاستعمار رسالية حضارية؛ لتحمل الشعوب الضعيفة إلى مصاف التقدم، وأوجب على الشعوب الضعيفة أن تخضع لهذه الوصاية المستنيرة (٢).

وما خروج الشيوعية (٢)، والفاشية (٤)، والنازية (٥)، والموجات الاستعمارية (الاحتلال) من داخل الإطار الثقافي للحداثة بغريب عن منطقها، ففكرة الصراع مع الآخر، والتسلط والسيطرة تسكن قلب الحداثة.

يؤكـد علي هذه المعاني مايك فيذ رستون، فيقول: إن «النشأة الحقيقية للحداثة تكمن في الحير الاستعماري»<sup>(١)</sup>.



<sup>(</sup>۱) روبير شنيرب: تاريخ الحضارات العام - القرن التاسع عشر، بإشراف موريس كروزيه، ترجمة يوسف أسعد داغر، فريد م. داغر، بيروت، باريس منشورات عويدات ط٢، ١٩٩٤، ج٦ ص١٢٠.

 <sup>(</sup>۲) راجع في ذلك: د/ فريال حسن خليفة: في مقدمة ترجمتها لكتاب جورج لاريس الايديولوجيا والهوية
 الثقافية الحداثة وحضور العالم الثالث (م، س)، ص٧٠.

<sup>(</sup>٣) الشيوعية: مذهب فكري يقوم على الإلحاد، وأن المادة هي أساس كل شيء، ويفسر التاريخ بصراع الطبقات، وبالعامل الاقتصادي، ظهرت في ألمانيا على يد ماركس وإنجلز، وتجسدت في الثورة البلشيفية التي ظهرت في روسيا سنة ١٩١٧م بتخطيط من اليهود، وهي عقيدة مميزة بإلفاء الملكية الفردية والإرث، وبالتشارك في وسائل الإنتاج.

يراجع: موسوعة لالاند (م، س) ج١ ص ٢٨٥، مانع الجهني: الموسوعة الميسرة ... ص٩٢٩ - ٩٣٤.

لا الفاشية: بمعناها الحرية هي الحركة التي أسسها بنيتوموسوليني في ميلانو في ١٩ مارس ١٩١٩م (مبتدئنا بأعداد من قدامى المحاربين، وقدامى النقابيين الثوريين)، وهي النظام السياسي الذي فرضه على إيطاليا بعد وصوله إلى السلطة في ٢٠ / ١٠ / ١٩٢٢م، لكن الفاشية اسم عام يطلق على الأيديولوجيات، والحركات السياسية، وأنظمة الدولة التي تتخذ موقفا قوميًا متطرفًا، وتجنح إلى التسلط والمسكرة والتوتاليتارية. يراجع: الكيالي: موسوعة السياسة (م، س)، ج٤ ص٤٤٩ - ٤٥١. ونبيلة داود: الموسوعة السياسة مص٠٢.

<sup>(</sup>٥) النازية: لفظة ألمانية منحوتة تختصر الكلمة الألمانية التي تعبر عن القومية الاشتراكية، أي نظرية متلر وحزبه المسمى بالحزب القومي الاشتراكي وضع بذرتها فيدر عام ١٩٢٠م، وبسطها متلر في كتابة وكفاحيه الذي وضعه في السجن خلال عام ١٩٢٠م، وهي تقوم على فكرة تقوق المرق الجرماني، والإنسان المتفق (عند نيتشه)، وتمجيد العنف، والحرب، وعبادة القوة، ووحدة الشعوب الألمانية، وشعارها «ألمانية فوق الجميع». يراجع: الكيالي: (م، س)، ج٦ ص ٥٤٥.

<sup>(</sup>٦) مايك فيذرستون: محدثات العولمة (م، س)، ص١٥٠، ١٥١.

لأن مقولة النسبية تحكم المنظومة الأخلاقية، ومعنى النسبية في هذا السياق ما يلى:

أ- أن المعتقدات الأفكار والمعايير الأخلاقية تختلف من مجتمع إلى مجتمع، ومن عصر، ومن ثقافة إلى ثقافة.

ب- أن الأفكار الأخلاقية صادقة بالنسبة لهذا المجتمع، بمعنى لا توجد حقيقة أخلاقيـة كليـة واحـدة تكون معيـارًا نحكـم بواسطته علـى كل تنـوع في المعتقدات الأخلاقية، فهذا المعنى من خصائص العقل الحديث" (١).

فكل ذلك راجع إلى تطبيق أولًا مقولة نزع القداسة عن الدين، ثم تطبيق مقولة التجاوز على منظومة القيم والأخلاق، وإسقاطها في حيز النسبية، ومقولة التقدم التي تحكم النظرة إلى الإنسان والكون، فأصبحت المعرفة على أثرها تقارب وتصاحب السلطة أو السيطرة بمعناها السلبي، فنتج عن ذلك سائر تفصيلات المنظومة الحداثية المحكومة بالنظرة المادية لكل شيء.

إن الحداثة تنظر للإنسان -كما سبق- من خلال مبدأ الذاتية، ومن هنا أصبح سيـدًا علـى العـالم كله، حاكمًـا بأمره، فلا شـيء يقف عقبة في طريـق طموحاته، وتقدمـه: «لذلـك يشكل مفهوم التقـدم الكلي القائـم على أساسـ التطور الخطي للتاريـخ مفتاحًـا رئيسيًا؛ لفهـم الحداثة وفـق حراكهـا التاريخي، فالتقـدم غاية التاريـخ... وهنا لا نلحظ اختلافًا كبيرًا بين الفلسفتـين الماركسية (٢) والليبرالية (٢)

<sup>(</sup>٣) الليبرائية: هي التحررية أو المذهب الفردي، وهي إطار سياسي يصف الحياة السياسية، ونظام الحكم في الدول ذات الاقتصاد الصناعي، والتي تأخذ بالمبادئ الرأسمائية، وتسود فيها الحرية كقيمة عليا، وتؤكد الحرية الفردية، وتقوم على المنافسة الحرة من أجل تحقيق الصالح العام عن طريق الصالح الخاص الفردي. يراجع: معجم مصطلحات العولة (م، س) ص ١٥٥، مراد وهبة (م، س) ص ١٥٥، محمد محمود ربيع وآخر: موسوعة العلوم السياسية (م، س)، ج١ ص ١١٥٠.





 <sup>(1)</sup> ولـترستيسن: الدين والعقل الحديث. ترجمة د. إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: مكتبة مدبولي ط١٠،
 ١٩٩٨م، ص١٣٦ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) الماركسية: هي حركة تعدود إلى كارل ماركس الداعية الأول لها، والداعي إلى نظرية الطبقة، فالطبقة هي الماركسية ومن أهم وحدة يمكن من خلالها فهم السياسة، وأن المجتمع الرأسمالي يقوم على البرجوازية بينما يقوم المجتمع الاشتراكي على طبقة البروليتاريا، والنظرية الماركسية منظومة من الأراء الفلسفية، والاقتصادية، والاجتماعية، والسياسية التي تشكل رؤية متكاملة للعالم، وتقوم أساسًا على التفسير المادي للتاريخ، ومكونات الماركسية المترابطة عضويًا هي المادية الجدلية، والمادية التاريخية، والاقتصاد السياسي، والشيوعية العلمية، وإقامة ديكتاتورية البروليتاريا التي تهدف إلى تصفية استغلال الإنسان لأخيه الإنسان، وقد ظهر فشلها في النظرية والتطبيق. يراجع: معجم مصطلحات العولمة (م، س)، ص 104.

فيما يتعلق بمفهوم التقدم.

وإن كان الماركسية تضعه كبديل من التاريخ نفسه عندما تمجده؛ ليصبح الصراع الطبقي، مدخلًا رئيسيًا من أجل إنجاز التقدم التاريخي، وهو مفهوم حاضر أيضًا في الفلسفتين النازية والفاشية، وإن اختلفتا في طريقة تحقيقه، فالتقدم التاريخي شَكُل العامل الرئيسي للحداثة، وبنيان مشروعها، (۱). إنها عملية عقلنة للتاريخ والزمن: «فقد ارتبط هذا الإيمان بالتقدم التاريخي بالإيمان الذي لا يحيد بقدرة العقل البشري على بلوغ التقدم في المستقبل باعتباره أحد الأبعاد الأساسية في الحضارة الحديثة التي سوف يتحقق فيها التقدم الإنساني بصورة حتمية، كما يترتب عليه التحرير الإنساني الشامل، وهو هدف مسار حركة التاريخ أفضت هذه النظرة المستقبلية إلى إغفال الحاضر، وإخراجه من داثرة الاهتمام...، ومن هنا ارتبطت الحداثة بفكرة التقدم التاريخي، ونظرت الحضارة الأوربية إلى مفهوم التاريخ كحركة متطورة إلى الإمام، وفي تقدم دائم نحو تحقيق إنجازات بشرية يقوم بها العقل الفاعل في التاريخ، (۱).

بمعنى أن الإنسان هو صانع تاريخه، وبالتالي تلاحظ تفريغ التاريخ من البعد الإلهي، وفي نفس الوقت ارتبط هذا المفهوم بالمركزية الأوربية، أو بنزعة التعصب الفربي، فقد «اتسمت هذه النظرة للتاريخ بأنها نظرة أحادية، فالفرب وحده هو مركز التاريخ، وموطن الحضارة... لقد وضع كل مفكري عصر التنوير، وكل من هيجل، وماركس، والوضعيين في اعتبارهم أن مفهوم التاريخ هو الإنجاز الحضاري للإنسان الأوربي الفربي باعتباره معيارًا لهذا التقدم» (٢).

لقد تضمنت هذه الرؤيـة القطيعة الكاملة مع التراث الديني، يقول آلان تورين: «القطيعة مع الماضي شرط الحداثة»<sup>(؛)</sup>.



<sup>(</sup>۱) جودت زیادة: صدی الحداثة (م، س)، ص۳٦، ۲۷ بتصرف واختصار.

د/ عطيات أبو السعود: نيتشه وما بعد الحداثة في: فصول (مجلة النقد الأدبي) فصلية، القاهرة:
 الهيئة المصرية العامة للكتاب عدد ٦٣ شتاء ربيع ٢٠٠٤، ص٧٤

 <sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٤٧، وما بعدها بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٤) ألان تورين: نقد الحداثة، ص٥١ مرجع سابق.

ويصف الحداثة بأنها: «معادة التراث، وسقوط الأعـراف والعادات والعقائد، وهي الخروج من الخصوصيات، والدخول في الكونية»(١).

فأصبح التجاوز في صلب الأفكار الحداثية عن التاريخ فه «الحداثة فكرتها عن التاريخ فه «الحداثة فكرتها عن التاريخ هي تجاوز المفهوم التاريخي الناتج عن الإرث اليهودي المسيحي (فكرة التاريخ بوصف تاريخ الخلاص نظمت عملية الخلق، والخطيئة، وانتظار يوم الدينونة "().

والحداثة «انفصال»<sup>(۱)</sup>، ونقد للأبدية المسيحية (<sup>1)</sup>، وبذلك همش الماضي، أقصد الماضي الديني أو العقائدي، فأصبح الحاضر هو «بداية المستقبل، وليس امتدادًا للماضي أو تكرارًا له»<sup>(٥)</sup>.

إن كيان الحداثة المعرية «نزع الطابع الأسطوري من التاريخ بنفي طابعه الفائي، والنظر إليه باعتباره مجرد حركة تطورية مستقيمة تتحكم فيها عوامل داخلية، قد تكون هي المحددات الاقتصادية (ماركس)، أو التقنية، أو السيكولوجية (فرويد)، أو غيرها» (١).

وعلى هذا يسير التاريخ، فالمهم هو أن مسار التاريخ أصبح مسارًا حتميًّا تحكمه وتفسيره عوامل مادية بعد اختفاء الهدف الغائي من مسيرة التاريخ حتى تطور الأمر إلى «نزعة تاريخانية ترجع كل شيء إلى التاريخ، وتشرطه لدرجة أنه تم وسم الحداثة بكونها عبادة للتاريخ الذي أصبح هو المصدر، أو المنتج الأساسي للمعنى» (٧).

<sup>(</sup>٧) يراجع د. محمد سبيلا: الحداثة وما بعد الحداثة (م، س)، ص١١٠





<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص٢٧٠

<sup>(</sup>۲) جَسِاني فاتيمًو: نهاية الحداثة، ترجمة د/ فاطمة الجيوشي سلسلة دراسات فكرية (۳۷) (سورية: منشورات وزارة الثقافة ۱۹۹۸) ص٥، ٦.

<sup>(</sup>٣) أوكتافيويات: حداثة الغرب حداثة الآخر. في د. سبيلا (وآخ): الحداثة (م، س)، ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٤) (م،ن): ص٣٢.

 <sup>(</sup>٥) مایك فیندستون: محدثات العولة (م، س)، ص١٧٨.

 <sup>(</sup>٦) د/ محمد سبيلا: الحداثة وما بعد الحداثة وما بعد الحداثة (م، س)، ص١١٠.

### المبحث الثالث مقولات الحداثة

يقول بودريار: «الحداثة تفكر في ذاتها تفكيرًا تاريخيًّا، لا تفكيرًا أسطوريًّا لقد أصبح التاريخ هو الهيئة المهنية على الحداثة، وما يميز الحداثة داخل هذا الزمن غير المحدود، والذي لا يعرف الاستمرار والدوام هو شيء واحد: إنها تود أن تكون دومًا معاصرة»(١).

لقد كان الرفض الحداثي للماضي من أجل التغيير والتجديد من نتائج النزعة الثورية لحركة الحداثة، الثورية لحركة الحداثة، تراث الماضي، وتلبستها الحماسة البكر للتقدم التكنولوجي، وسعت نحو تجديد العالم، وقد كانت برفضها التقليد ثقافة الابتكار والتغيير»(٢).

وقد ألقت هذه النظرة بظلالها على مختلف المجالات، فعلي سبيل المثال لا الحصر:

يقول أحد المشتغلين بفن العمارة: «لقد رفضت عمارة الحداثة كل أشكال وطراز الماضي لقد أرادت أن تبتدع العمارة من الصفر... الحداثة المعمارية تتجاهل الأشكال التقليدية العريقية... تتميز الحداثة بعمارة اعتباطية فاقدة الشخصية لا تسمح بقيام هوية إنسانية»<sup>(۱)</sup>.

وقد كتب مارشال بيرمان<sup>(؛)</sup> يقول: «إن القوة الكاملة لفكرة الحداثة كامنة في الرغبة بإزالة كلم المي المي الرغبة بإزالة كل ما جاء من قبل؛ وصولًا إلى انطلاقة جديدة جذريًا نقطة تستطيع أن تكون حاضرًا حقيقيًّا»<sup>(٥)</sup>.

والثورية أو التحول الجنري بحسب حركة الحداثة يشمل كل مجالات الحياة حيث «يتطلب التغيير من التقليدية إلى الحداثة تغييرًا كليًّا وجذريًّا في أنماط



<sup>(</sup>١) بودريار: الحداثة والزمن. في: د. محمد سبيلا (وأخ): الحداثة (م، س)، ص٦٣ بتصرف.

 <sup>(</sup>۲) ريتشارد غوت: أزمة الثقافة الغربية المعاصرة بين الحداثة وما بعد الحداثة، ترجمة: محمد كامل عارف، الكويت: الثقافة العالمية عدد ۲۲ السنة ٦ رجب ١٤٠٤ مارس ١٩٨٧م، ص١٢٢.

 <sup>(</sup>۲) كريستيان نـور برغ شولتز: لغة العمارة المعاصرة في الثقافة العالمية، الكويت: عدد ٢٦ السنة السادسة محرم ١٤٠٨ه سبتمبر ١٩٨٧م، ص١٢١ - ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) مارشال بيرمان: ناقد غربي معاصر.

<sup>(</sup>٥) مارشال بيرمان: حداثة التخلف أو تجربة الحداثة (م، س)، ص٣٠٩.

الحياة البشرية»<sup>(۱)</sup>.

وكمـا وصفها -فيما سبق- بودلـير بقوله: «أعني بالحداثة: مـا هو عابر سريع الزوال طارئ ما هو نصف الفن الذي يبقى نصفه الآخر أبديًا راسخًا بثبات»<sup>(٢)</sup>.

فيعبر بهذا الكلام عن هتك الثوابت التي تمارسه أفكار الحداثة من خلال مقولة الصراع بين القديم والجديد، والتي يظهر في تاريخ الحداثة منذ نشأتها.

«فالحداثة ظاهرة متطورة تتقادم وتتحدث داخليًّا، فهي إذن في انتقال مستمر، أو في تحديث مستمر، ولا يُنسى في هذا الضوء آثار الإصلاح الديني اللاهوتي، (٦).

وي مجال الآداب والفنون «عندما يفكر الحداثي في العودة إلى التراث بمختلف أشكاله ودرجاته، فإنه ليس عودًا أحمد، وإنما يغلب على أدب الحداثة وفنها السعي؛ لتقويض التراث سواء عن طريق تغيبه، أو عن طريق استحضاره منفيًا أي استدعائه من أجل أبعاده، ونفي مفاهيمه، وقلب معانيها ودلالاتها، فهو منفي في حضوره، أو مفيب في غيابه "أ.

وية بيان الرسامين المستقبلين (١٩١٠م): «أيها الرفاق نقول لكم الآن: إن التقدم المظفر للعالم يجعل التغيرات في البشرية أمرًا حتميًا، وهي تغيرات تخفي هوة بين عبيد التقليد الخانعيين أولئك، وبيننا نحن الحداثيين الأحرار الواثقيين بالبهاء المشع لمستقبلتا... امتشقوا معاولكم تنكبوا فؤوسكم ومطارقكم، وبادروا إلى التحطيم، حطموا المن المجللة بالوقار، تعالوا هيا اشعلوا النار برفوف المكتبات، حولوا مجاري القنوات حتى تغرق المتاحف...ه (٥).

إنه الصراع بين الماضي والجديد داخل إطار الحداثة التي هي عبارة عن

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق.



<sup>(</sup>١) صاموئيل هنتنجتون: التغيير إلى التغيير، في: من الحداثة إلى العولمة، ص٢٢٤، مرجع سأبق.

<sup>(</sup>٢) مارشال بيرمان: تجربة الحداثة (م، س)، ص١٢٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) فالح عبد الجبار: معالم العقلانية والخرافة في الفكر السياسي الغربي: ص١١٠.

<sup>(1)</sup> د. محمد عبيد الله: تجربة الحداثة من الوعود إلى البدائل في: عز الدين المناصرة وصالح أبو أصبع (وآخ): الحداثة وما بعد الحداثة (م، س)، ص2٤ وما بعدها.

### المبحث الثالث مقولات الحداثة

مركب للتعول المستمر، والنفي الحاضر، أو التجاوز الدائم، فعصر الحداثة هو: «العصر الذي يختل فيه التوازن بين الماضي والمستقبل، وهو العصر الذي يحيا بدلالة المستقبل، وينفتح على الجديد الآتي، وبالتالي لم يعد يستمد قيمته ومعياريته من عصور ماضية، بل يستمد معياريته من ذاته، وذلك عبر تحقيق قطيعة جذرية مع الـتراث والتقليد، (۱)، وهذه المقولات السابقة تحكم السياق الحداثي في جميع مجالاته، ومستوياته الفردية والجماعية، وبهذه المقولات تحركت المنظومة الحداثية تريد أن ترغم العالم كله على قبولها والأخذ بها، «فقد اكتمل تنوع الحداثات قبل كل شيء من خلال الاستعمار والإمبريالية (۱) العسكرية والاقتصادية التي تحققت بفعل التفوق الاقتصادي والعسكري، والتفوق في تكنولوجيا الاتصالات، فقد خرجت الحداثة أولًا متجهة من الغرب إلى مختلف المجتمعات الآسيوية، ثم إلى بلدان الشرق الأوسط فأفريقيا في نهاية المطاف، وفي نهاية القرن العشرين حوطت العالم بكامله تقريبًا مشكلة الموجة الحقيقية الأولى للعولمة، (۱).



<sup>(</sup>١) محمد سبيلا: الحداثة وما بعد الحداثة ص١٢ مرجع سابق.

<sup>(</sup>٢) الإمبريالية: هي مجموعة من القيم، والأساليب، والآراء، ووجهات النظرية العالم الغربي التي تغزو الثقافات الوطنية، والشخصية القائمة لـدى الشعوب الأخرى تتغلغل فيها، وربما تهيمن على عناصر أساسية كثيرة فيها، راجع: أنتوني غدنز، (م، س) ص ١٣٩.

<sup>(</sup>۲) س.ن إيز نشتات: (م، س)، ص١٠٤.

# المبحث الرابع

# رواد الحداثة

لقد شارك في تأسيس منظومة الحداثة العديد من مفكري وفلاسفة الغرب على اختلاف توجهاتهم، ومذاهبهم الفكرية، ولكن يجمعهم هُم الخروج من ربقة الدين، وسلطة الكنيسة، والحلم بعصور الحرية، والعقلانية، والمرجعية الكاملة للعمل، وباختصار: يجمعهم الانتقال من الخلاص الكنسي إلى الخلاص العلماني، ومن الشجن الأخروي إلى الانشغال بالشجن الدنيوي، ومن الحلم بالفردوس المؤجل إلى إقامة الفردوس المعجل على هذه الأرض، وفي هذه الحياة.

وي الحقيقة: إن ذروة النشاط الحداثي وقع في الربع الأخير من القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين، وهذه الفاعلية مردها لجهود هؤلاء الرواد، ومن المكن أن يكون دراستهم على هيئة نماذج نظرًا لكثرتهم مع التركيز على الأفكار الرئيسية لكل شخصية، وبالأخصى الأفكار التي تصب في مستودع الحداثة، وذاكرتها الفكرية على النحو التالى:

# رینیه دیکارت<sup>(۱)</sup>:

يعد ديكارت أبًا للفلسفة الحديثة، وناقدًا بارزًا للفكر المدرسي، وقد أسس فكره على الإيمان بالعقبل، وحجيته في كل شيء، وفي هذا الإطار أخرج الدين أو الوحي من دائرة العلم؛ حيث يعتبر أن ما جاء به الوحي من باب المستحيل فهمه، فيقول: «وكنت أجل علومنا الدينية، وأطمع كغيري في الجنة، ولكن لما علمت علمًا مؤكدًا أن الطريق إليها ليس ممهدًا لأجهل الجهلاء أقل مما هو ممهد لأعلم العلماء، وأن الحقائق الموحي بها، والتي تهدي إلى الجنة هي فوق فهمنا، لم يكن لي أن أجرؤ على

<sup>(</sup>۱) رينيه ديكارت (لاهاي توران ١٥٩٦م/ ستوكهولم ١٦٥٠م) فيلسوف رياضي فرنسي منحدر من عائلة ميسورة، وبورجوازية، درس عند اليسوعيين، ثم عمل بالجندية، ثم اختار الوحدة لمدة طويلة في حياته حظي بإعجاب أغلبية مماصريه خصوصًا ملكة السويد (كريستين) التي دعته للإقامة في بلادها عام ١٦٤٩م، وهناك مات من جراء نزلة صدرية عنيفة ألت به، من أهم كتبه: بحث في الإنسان، بحث حول المائم أو حول النور، المبادئ الفلسفية، التأملات الميتافيزيقية، المقال في المنهج. انفاء موسوعة أعلام الفلاسفة (م، س)، ج١ ص٤٥١.



أن أسلمها لضعف استدلالاتي، ورأيت أن محاولة امتحانها امتحانًا موفقًا تحتاج لأن يُمَّد الإنسان من السماء بمدد غير عادي، وأن يكون فوق مرتبة البشر»<sup>(۱)</sup>. ويلاحظ هنا أنه يحكم على الدين من خلال تجربة الكنيسة الغربية ومفاهيمها، فهي التجربة الدينية التي عايشها، وعاش في ظلالها.

# لقد أحصى ديكارت أربعة أصول للعلم، كما كان في زمانه، وهي:

الأفكار الجلية بذاتها التي تحصل بدون تفكير.

٢- ما يحصل بواسطة الحواس.

٣- معاشرة الناس.

٤- قراءة الكتب الجيدة.

ثم يقول: «إن الحكمة كلها لا تكتسب إلا بتلك الوسائل الأربع، أما الوحي الإلهي، فإنه لا يوصلنا إلى العلم بالتدريج، شأن تلك الطرق، بل يسمو بنا مرة واحدة إلى عقيدة معصومة من الخطأ» (٢).

يريد أن يقول: إن المعلومات التي يخبر بها الوحي لا بد من اختبارها بميزان المعقب، وفايس بالمقدور القول بمعرفتها كحقائق، إلا إذا أمكن برهنتها برهانا عقلانيًا، يعني: ما لم تثبت صحتها اعتمادًا على مدركات واضحة ومتمايزة، واعتمادًا على الحجج العقلانية وحدها، وما يعنيه القول بأن الاستناد إلى الوحي ليس كافيًا، وأن الاستعمال المتحرر للعقل الطبيعي»، وعن هذا الطريق وحده باستطاعتنا الحصول على معرفة بهذه الأشياء؛ هو الإيحاء بأن الفلسفة ليست مجرد خادمة للاهوت أو تابعة له، وأنها -بمعنى أصح- وسيلة أسمى من اللاهوت، وليست بحاجة إليه، ويتعين أن تعمل مستقلة عن الوحي» (٢).

وبمعني أوضح يؤكد ديكارت على أنه: «لا حاجة للنصوص المقدسة الموحاة؛ لأن العقل يزودنا بالمعلومات الوافرة عن الإله» (1).

<sup>(</sup>٤) كارين آرمسترونج: تاريخ الكتاب المقدس، ترجمة: د محمد صفار، القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، ط . ١٣٠٨م ، ص ١٣٨٨.



<sup>(</sup>۱) دیکارت: مقال عن المنهج (م، س) ص۷۸، ۷۹،

<sup>(</sup>٢) (م،ن): هامش ص٧٩.

 <sup>(</sup>٣) ريتشارد شاخت: رواد الفلسفة الحديثة، ترجمة د. أحمد حمدي محمود القاهرة: مهرجان القراءة للجميع، مكتبة الأسرة ١٩٩٧ ط١، الهيئة المصرية العامة للكتاب: ص١٥٠.

# البحث الرابع رواد الحداثة

ويؤكد علي حاكمية العقل علي الأفكار والأشياء، فيقول ديكارت: «ألا أقبل شيئًا ما على أنه حق، ما لم أعرف يقينًا أنه كذلك، بمعنى: أن أتجنب بعناية التهور، والسبق إلى الحكم قبل النظر، وألا أدخل في أحكامي إلا ما يتمثل أمام عقلي في جلاء وتميز؛ بحيث لا يكون لدى أى مجال لوضعه موضع الشك»(١).

ويلاحظ مدى تركيزه في هذا السياق على الذات، وتقديره العالي للعقل، واتخاذ الشك في كل شيء وسيلة منهجية، وهذه المعاني أوجَزها في مقولته المشهورة: «أنا أفكر إذا أنا موجود»(٢).

«إن وعي النات لذاتها هو الأساس الني أراد ديكارت أن يبني الفلسفة على أساسه $^{(7)}$ .

فالحق عنده «هوما يمكن الإحاطة به منطقيًّا وعقليًّا إن الدور الحاسم الذي أعطاه ديكارت للعقل قد أسس للتسمية «العقلانية»، وهي صفة حملتها فلسفته، كما حملتها الفلسفات اللاحقة» (1).

ولقد قال ديكارت بمبدأ الثنائية من خلال كلامه عن الجوهرين: الوجود المفكر، والوجود الخارجي، وهي ثنائية حادة تقسم العالم إلى عالمين: عالم عقلي، وآخر مادي، وعلى طريقته يعلي من جانب العقل، ويؤكد حاكميته على كل شيء، وبذلك أقام الفردية على أساس فلسفى (٥).

ولعل أهم شيء في فكر ديكارت بالنسبة لنظرية الحداثة، هو: تأكي*ده علي و*جوب إخضاع الافتراضات التقليدية لاختيار التحليل العقلاني»<sup>(١)</sup>.



<sup>(</sup>۱) دیکارت: (م،س)، ص۹۷.

<sup>(</sup>٢) (م،ن) ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) بيتر كونزمان (وآخ): (م، س)، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٤) (م،ن)، ص١٠٧ بتصرف يسير،

<sup>(</sup>٥) (م، ن)، ص٧٠١، وللمزيد يوسف كرم: تاريخ الفلسفـة الحديثة (م، س) ص٨٦، وستيوارت هامبشر: عصر العقل، ترجمة د. ناظم طحان سورية، اللاذقية: دار الحوار للنشر ط٢، ١٩٨٦، ص٦٦ وما بعدها. ود. محمد ثابت الفندي: مع الفيلسوف بيروت: دار النهضة العربية ط١، ١٩٧٤م، ص١١٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٦) ريتشارد شاخت: (م، س)، ص٥٤٠.

۲ - باروخ سبینوزا<sup>(۱)</sup>:

لقد تابع باروخ سبينوزا فلسفة ديكارت في إيمانه بالعقل، واعتباره المرجع الأول في كل شيء، ومن هنا كانت مساهمته الفكرية في تقوية مبادئ الحداثة، فقد طبق مبادئ ديكارت العقلانية في جميع كتبه، ويلاحظ أن سبينوزا خطى خطوات جادة، وعميقة في ذات الوقت في مجال النقد التاريخي للعهدين القديم والجديد، فقد أكد على أن ما يسمى بالكتاب المقدس هو عمل إنساني، وأشار إلى تناقضاته (٢).

لقد طبق سبينوزا المنهج النقدي على الكتاب المقدس، «وأثبت من خلال التناقض الواضح فيه أن مصدره لا يمكن أن يكون إلهيا، وأن فكرة الوحي مجرد وهم، وأنه لا يوجد رب متجاوز للطبيعة، فما نسميه الإله هو الطبيعة بمنتهي البساطة»(٢).

وفي تأكيده على أن الله والطبيعة شيء واحد، اعتقاد بالحلول، وتأليه الطبيعة.

ولقد كان الهدف الأساسي من رسالته اللاهوتية السياسية «هو الفصل بين الفلسفة واللاهوت، وبذلك أرسى الأسس الحديثة التاريخية، في نقد التوراة، وقام بذلك بوصف فيلسوفًا نقديًا لمادة عينية، أو لنص تاريخي هام، وأكثر أيضًا في مقدمته على الفصل بين الدين والدولة»(1).

وطبقًا لمنهجه النقدي التاريخي اعتبر المعجزات التي حدثت للأنبياء -عليهم السلام- من قبيل الخرافات؛ حيث يقول: «والحقيقة أن حدثًا مخالفًا للطبيعة لا يقع أبدًا؛ لأن نظامها سرمدي ثابت»<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>٥) انظر: يوسف كرم: (م، س)، ص١١٧.



<sup>(</sup>۱) باروخ سبينوزا (أمستردام ۱۹۲۲م، لاهاي ۱۹۷۷م) فيلسوف هونندي ابن تاجر يهودي من أمستردام، تلقى تربية يهودية تقليدية، وتعلم مبادئ التاريخ الديني والسياسي، والنقدي لليهودية، تعرض لمضايقات جمة بسبب موقفه المتحرر من تقاليد الممارسات الدينية، مما أدى إلى حرمانه من قبل الكنيس اليهودي، وتعلم مبادئ الفيزياء والهندسة، وتأثر كثيرًا بفلسفة ديكارت، وانعزل في مدينة لاهاي، ونذر نفسه للتأمل، وعاش من صقل الزجاج، ومات بمرض السل. من أهم مؤلفاته: الرسالة اللاهوتية السياسية، رسالة في الأخلاق، مبادئ القلسفة الديكارتية مبرهنًا عليها بالطريقة الهندسية، تأملات ميتافيزيقية، انظر: زوني إيلي الفا: موسوعة أعلام الفلاسفة (م، س)، ج١ ص١٤٥.

 <sup>(</sup>٢) جان توشار، بمعاونة لويس بودان، بيار جانين، جورج لافو، جان سيرينلي: تاريخ الفكر السياسي، ترجمة على مقلد، بيروت: الدار العالمية للطباعة والنشر طدا، ١٩٨٧م، ص٢٨٧ بتصرف.

<sup>(</sup>۲) كارين أرمسترونج: تاريخ الكتاب المقدس، (م، س)، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) بيتر كونز مان (وآخ): (م، س)، ص١١١ بتصرف يسير.

واعتقد أن: «الأنبياء لم يمنحوا عقلًا أكمل من عامة العقول»(١).

وقال: بالآلية المطلقة، وهي عنده المثل الأعلى الذي يرمي إليه العلم الحديث، وعلى هذا فقد أقام مذهبًا لا أخلاقيًا بالرغم من دعواه (٢٠)؛ لأنه في موضوع الأخلاق: «قد أغفل فيه السؤال الإنساني عن الهدف؛ إذ لا شيء أدى إلى أسر الناس سوى تفكيرهم الغائى، فكل ما في الطبيعة ينظر إليه كوسيلة لما فيه نفع لهم» (٢٠).

ويرى سبينوزا أن من الحكمة التمتع بالحياة الدنيا إلى أقصى حد، «فإن الأفعال الصادرة عن رجاء الجنة، وخوف جهنم ليست فاضلة، والفضيلة الأساسية عنده هي القوة أو الشجاعة التي تجعل الإنسان حرًّا مستقلًّا، وأن من الحكمة أن نتمتع بالحياة ما وسعنا الاستمتاع... والموت آخر ما يفكر فيه الرجل الحر؛ إذ ليس الحكمة تأمل الموت، بل تأمل الحياة "ن، وهذا الكلام يصب في تدعيم المذهب المادى، ونشره بين الناس.

ولقد وصفه أحد المشتغلين بالفلسفة بقوله: «إنه أول رجل حديث عبر بوضوح تام عن المذهب الطبيعي والمذهب العقلي اللذين قاوم بهما التفكير الحديث مذهب خوارق الطبيعة، ومذهب الوقوف عند النصوص، وهما المذهبان اللذان غلبا على القرون الوسطى، وقد دافع عن استقلال العقل ضد كل نوع من السلطة، وأصر على أن يوضع كل شيء حتى الكتب المقدسة (٥) نفسها موضع الفحص ككل الوثائق التاريخية الأخرى، (١).

ولعل هذه النقطة بالـذات تصل به إلى المساهمة التأسيسية لتيار الحداثة، وفي هذا الصدد يقول سيبنوزا:» أنه يتحتم علينا أن نقضي قضاءً مبرمًا على المعتقدات



<sup>(</sup>۱) (م،ن)،ص١١٦.

 <sup>(</sup>۲) يراجع: ول ديورانت: قصة الفلسفة من أفلاطون إلى جون ديوي، ترجمة د/ فتح الله محمد المشعشع،
 بيروت: مكتبة المعارف، ط٦، (ب، ت)، ص٢١٧ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) بيتر كونزمان (و آخ): (م، س)، ص١٠٩٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: يوسف كرم: (م، س)، ص١١٥.

<sup>(</sup>٥) حسب اعتقاد القائل، وهو: الأستاذ وولف أستاذ المنطق في جامعة لندن.

 <sup>(</sup>٦) أ. وولف: عرض تاريخي للفلسفة والعلم - الرسالة الأولى، (م، س)، ص٥٦.

الدينية؛ لكي نبدأ التفكير على أسس جديدة»(١١).

ومن خلال اعتقاده أن: «الكتاب المقدس عمل بشري حافل بالتردد، والتناقض، والخطأ، فيستحيل أن تكون التوراة لموسى (٢)، وأن الدين المسيحي لم يكن إلا ظاهرة تاريخية يفسرها الوقت الذي ظهرت فيه، والظروف التي تطورت خلالها، فهي ظاهرة لم تكن لها إلا صفة زمنية لا أبدية، نسبية لا قطعية (٢). أقول: من خلال ذلك اعتبر سبينوزا من رواد المنهج النقدي التاريخي للكتاب المقدس.

ومن جراء هذه النظرة النقدية للكتب المقدسة، صدر قرار صارم ضده من رجال الدين اليهودي، وفيه تم إنزال اللعنة، والحرمان بالمدعو سيبنوزا، وتم فصله عن شعب إسرائيل، وصبت عليه اللعنات، ومنع الناس من التحدث معه، أو الكتابة إليه، أو مساعدته، أو تقديم معروف له، ومنعوا أيضًا من العيش معه تحت سقف واحد، ومن الاقتراب منه على مسافة أربعة أذرع، ومن قراءة كتبه، وما جرى به قلمه (1).

والحق: أنه كان يفتخر بطرده من المعبد اليهودي، فالإيمان التقليدي عنده عبارة عن نسيج من الغوامض فاقدة المعني، وفضل أن ينال ما أسماه بالغبطة من الإعمال الحر لعقله (٥).

٣- جون لوك<sup>(١)</sup>:

لقد كانت فلسفة لوك منصبة على مهاجمة التقاليد، والحكم التعسفي من قبل

<sup>(</sup>٦) جـون لوك: (١٦٣٢م/ ١٧٠٤) فيلسـوف ومنظر سياسي إنكليزي، ولد في عائلـة بروتستانتية، ومن أب يممل رجل قانون، تلقى دروسه الثانوية في لندن، ثم في جامعة أكسفورد التي توظف فيها فيما بعد، اهتم بالواقع فدرس الطب، واطلع على علم الطبيعة، والكيميـاء، والسياسة، أصبـع في سنة ١٦٦٨م عضوا في الجمعيـة الملكيـة، ثم مؤرخًا ملكيًا على التجـارة وشئون المستعمرات. من أهـم مؤلفاته: رسائل حول التسامـع، مقال في الحكم المدني، المسيحيـة العاظة، أفكار في التربية. انظر: موسوعة أعلام الفلاسفة (م، س)، ج٢ ص٢٧٩.



 <sup>(</sup>۱) يراجع: بول هازار: أزمة الضمير الأوربي (م،س) ص١٤٢، وللمزيد عن فكر سيبنوزا يراجع: ريتشارد شاخت: (م، س) ص٩٤ وما بعدها. وستيوارت هامبشر: (م،س)، ص١١٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) عليه الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>٣) يراجع: بول هازار: (م، س)، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٤) يراجع: ول ديورانت: (م، س)، ص١٩٣.

<sup>(</sup>٥) كارين آرمسترونج: تاريخ الكتاب المقدس، (م، س)، ص ١٣٩.

الكنيسة، مؤكدًا على أن سياسة المجتمع، وإدارة شئونه محكومة بالقوانين المدنية لا القوانين الدينية وفي هذا يقول لوك: «فكل ما أريد قوله: هو أيّا كان مصدر السلطة، فإن السلطة ما دامت ذات طابع كنسي، فيجب أن تكون مقيدة بحدود الكنيسة؛ إذ ليس في إمكانها بأي حال من الأحوال أن تمتد إلى الشئون الدنيوية؛ لأن الكنيسة ذاتها منفصلة عن الدولة، ومتميزة عنها تمامًا، فالحدود بينهما ثابتة ومستقرة، ومن يخلط بين هذي المجتمعين كمن يخلط بين السماء والأرض، وهما متباعدان أشد التباعد، ومتضادان أشد التضاد» (۱).

ويؤكد على أن الوحي الديني ليس له مجال في المسائل الدنيوية، فيقول: «لم يبق حاجـة أو نفـع للوحي في مثل هذه الأمـور كلها، طالما أن الله أعطانا وسائل طبيعة أكثر يقينًا لنتوصل بها إلى معرفة هذه الأمـور؛ لأن الحقائق التي تتضح لنا من معرفتنا لأفكارنا، أو تأملنا لها تكون دائمًا أوثـق من تلك التي تأتينا عن طريق الوحي التقليدي» (٢).

لقد آمن جون لوك بالدين الطبيعي، ويرى أنه يتفق في معطياته مع معطيات العقل البشري<sup>(۲)</sup>، وأما عن نظرته السياسية، فهي: «قائمة على مبادئ الحرية، فالناس أحرار بالطبع، ولا يمكن أن يخضعوا لأي سلطة إلا بمحض رغبتهم، فيجب إذن أن يكون حصل التعاقد قبل كل اجتماع مدني، بيد أن موضوع ذلك العقد هوضمان الحقوق الطبيعية السابقة لكل حق اجتماعي مثل: الحرية، التملك، العمله.

«ويجب على الجماعة البشرية حماية الحقوق المدنية، ولا يوجد أي مبرر للاعتداء على هذه الحقوق بدعوى الدين»<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>٤) يراجع: جون لوك: (م، س)، ص٣٥ بتصرف، حسن أسعد فهمي: تاريخ الفلسفة (م، س)، ص٢٢٠ وما بعدهـا بتصرف ود. فريال حسن خليفة: المجتمع المدني عنـد توماس هويز وجون لوك، القاهرة: مكتبة مدبولي، ط١، ٢٠٠٥، ص٤٤ وما بعدها بتصرف.



<sup>(</sup>١) جـون لـوك: رسالة في التسامح، ترجمة منى أبـو سنة، تقديم ومراجعة: مراد وهبـة، مهرجان القراءة للجميع، مكتبة الأسرة، بالتعاون مع المشروع القومي للترجمة - المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١، ٢٠٠٥، ص٢٦.

 <sup>(</sup>٢) يراجع: جون هرمان راندال تكوين العقل الحديث (م، س)، ج١ ص٤٤٠.

<sup>(</sup>٣) (م، ن) ص٤٤١، وللمزيد عن هذه النقطة انظر: جاكلين لاغريه: الدين الطبيعي (م. س)، ص٦٠ - ٦٤.

لذلك يعد لوك من «الرواد الأوائل لذهب التحرر الاقتصادي، ومن أوائل المدافعين عن الحرية الفردية، ولقد هاجم نظرية الحق الإلهي المقدس التي استغلها الملوك في حكم شعوبهم حكمًا استبداديًا مطلقًا بكل قوة»(١).

فه ويؤمن تام الإيمان أن هناك نظامًا طبيعيًّا يحكم المجتمع، ويقبله العقل، ولا يرفضه الواقع المعاش، ويرى أن عناصره تدعو دائمًا إلى التسامح الديني، وإلى عدم التعصب، ويؤكد على ضرورة ترك مسألة الانتماء الديني؛ لضمير الفرد وحريته.

ففلسفت ه تقوم على أن: «أساس الاجتماع هو الحرية، وقد أوجب الفصل بين الدين والكنيسة؛ حيث أن هدف الدولة الحياة الأرضية، وهدف الكنيسة الحياة السماوية، ولما كان المجتمع المدني غير قائم على مصالح الكنيسة، فليس للدولة أن تراعي العقيدة الدينية في التشريع، ولا يحل القول بدولة مسيحية، ومبدأ الدولة أن لكل أن يستمتع بجميع ما يعترف به للغير من حقوق، فيجب على الدولة أن تجيز جميع أنواع العبادة الخارجية، وتدع الكنيسة تحكم نفسها بنفسها فيما يتعلق بالعقيدة، والعبادة وفقًا للقوانين العامة، فتسود الحرية جميع نواحي المجتمع المدني، (۲).

ويعد لـوك من أوائـل التجريبيين؛ حيـث «رفض وجـود أفكار نظريـة تكون <u>في</u> الإنسان سابقة على التجربة، فالعقل في الإنسان ومنذ الولادة يوازي صفحة بيضاء، وكل التصورات المحددة هي تصورات تنشأ مع الوقت، وانطلاقًا من التجربة»<sup>(٢)</sup>.

وأما عن رأيه في مسألة الأخلاق، فيعتقد: «أن الخير والشريت عددان تبعًا لتحصيل الفرح أو الألم، وأن السعي الإنساني يقوم على الوصول إلى الفرح (السعادة)، أو على تحاشي الألم، فالفرح والألم هما معيار كل سلوك»(1).

<sup>(</sup>٤) (م،ن)، ص۱۱۹ بتصرف.



<sup>(</sup>۱) يراجع: د. محمد علي أبوريان: تاريخ الفكر الفلسفي - الفلسفة الحديثة، الإسكندرية دار المرفة الجامعية، ط۱، ۱۹۹۲م، ص۱۷۷ بتصرف يسير، وينظر: جاستون بوتول: تاريخ علم الاجتماع (م، س)، ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: يوسف كرم: (م، س) ص١٥٢ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) بیتر کوزمان (و أخ): (م، س)، ص۱۱۹.

في وول هذا المذهب «إلى نظرية السعادة الذاتية أو المنفعة؛ لأن الخير في نظره كل ما يؤدي إلى استحقاق مكافأة، والشر ما يستوجب العقاب، فالحرية المطلقة هي لا تتخطى حرية العمل»(١).

ومما لاشك فيه أن لأفكاره الأثر البالغ في فكر الأنوار والحداثة، وبالأخص في المجال السياسي (٢).

۱- دیفید هیوم<sup>(۳)</sup>:

مما لا شك فيه أن لاتجاهات هيوم الإلحادية أثرها العميق في مسار التيار الحداثي، فلقد أراد هيوم في بعثه النقدي لفلسفة الدين، اكتشاف كيفية نشوء التصورات التاريخية المختلفة حول الإله، والتساؤل عن مدى مكانتها، فالدين لا يعني بالنسبة إليه دلالة على ظاهرة ذات أصل متعال، بل هو نتاج الفكر الإنساني، يكمن أصل الدين في المعطيات النفسية، وبخاصة باعث الخوف والأمل، اللذين ينبعان من وعي الكائن بالضعف، وبعدم الأمان، ومن خلال ذلك عبدت الطبيعة. ويعتقد هيوم أن البشرية بدأت في معتقداتها بتعدد الآلهة، ومع تزايد عدم التسامح نشأ القول بالتوحيد، ورفض هيوم الأدلة العقلية على وجود الله متعرضًا لها بالنقد الحاسم (1). وينتهي من هذا الجدل العقلي إلى القول بالشك التام، والتباهي به؛ للخاك كانت فلسفته هي «اللأدرية» (٥).

واعتقد هيوم أن المعجزة انتهاك لقوانين الطبيعة، وأن البرهان ضد المعجزة من

<sup>(</sup>٥) يراجع: د. فيصل عباس: موسوعة الفلاسفة. بيروت: دار الفكر العربيط١، ١٩٩٦م، ص١١٦.



<sup>(</sup>۱) حسن أسعد: (م، س)، ص۲۲۰، ۲۲۱ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) يراجع للمزيد عن لوك: ريتشارد شاخت (م، س) ص١٤٢ وما بعدها. دينكن ميشيل: (م، س)، ص١٤٨. وما بعدها. دينكن ميشيل: (م، س)، ص١٨٥، ومارسيل بريلو، جـورج ليسكييه: تاريخ الأفكار السياسية بـيروت: الأهلية للنشر ط١، ١٩٩٣، صـ ٢٢٩٥، مس ٢٢٩٥، براتراند رسل: تاريخ الفلسفة الغربية - الكتاب الثالث الفلسفة الحديثة، ترجمة د. محمد فتحي الشنيطي القاهرة: الهيئة العامة المصرية العامة للكتاب، ط١٩٧٧، من١٩٧٠.

 <sup>(</sup>٣) ديفيد هيوم: فيلسوف، ومؤرخ، وعالم اقتصاد إسكتلندي، ولد في أدنبرة سنة ١٧١١م وتوفى في ١٧٧١م،
 ولد لأسرة متوسطة الحال، درس الحقوق، والفلسفة، واشتغل بالتجارة، يراجع: جورج طرابيشي: ممجم الفلاسفة (م، س)، ص٧٢٥.

<sup>(</sup>٤) يراجع: بيتر كونزمان (م، س)، ص١٢٦ بتصرف.

طبيعة الواقعة نفسها، وعلى العموم، لا يمكن الدفاع عن الإيمان بطريقة عقلية على الإطلاق حسب مذهبه $^{(1)}$ .

لذلك رفض هيوم فلسفة ديكارت، ورأى أنه ليس باستطاعتنا أبدًا التوصل إلى معرفة موضوعية، أو اليقين المطلق؛ لأن العقل البشري يفرض نظامه الخاص علي العدد الهائل الفوضوي من المعطيات الحسية، وليس بوسع العلم المؤسس علي الملاحظة، والتجربة أن يمدنا بأية معلومات عن الله بأسلوب أو بآخر، وبالتالي هو يشكك في المعطيات العلمية والدينية معًا ('').

وبالنسبة للأخلاق، فقد أرجعها هيوم إلى «وحي القلب والعاطفة -كما يقول-، فعنده أن الحكم الخلقي ينشأ حين نتصور فعلًا ما بجميع علاقاته، فتقوم فينا عاطفة إقرار أو إنكار، فنقول عن الفعل: إنه خير أو شر لا لكونه كذلك في ذاته، بل لنوع تأثرنا به»(٢).

فهويقول بذاتية الأخلاق، وماديتها بالإضافة إلى قبوله لمبدأ النسبية الأخلاقية، كما هو واضح من النص السابق، ويؤكد على أهمية التجربة، وعلى ضرورة إدخالها في طرق البحث في العلوم الإنسانية، فهو بذلك يمثل نزعة شكية تناول فيها دراسة قدرات الإنسان المعرفية بشكل نقدي (1)، فليس عنده أي مبرر للاعتقاد بوجود شيء حقيقي وراء خبرة الحواس، فأي معلومة ليس طريقها الحس، فهي مجرد وهم.

#### ٥- فولتير؛

يعد فولتير من أكبر فلاسفة الأنوارية فرنسا، وقد قضى حياته مدافعًا عن الحرية والتسامح، وقد أعلن الحرب على الدين ممثلًا في الكنيسة، وكان شعاره: «اقضوا على السافل، والكنيسة في الحالة هذه» (٥).

<sup>(</sup>٥) بيتر كونزمان (وآخ): (م، س)، ص١٢٩.



ليود سبنسر، أندرزيجي كروز: عصر التنوير، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، المشروع القومي، للترجمة (١٩٨) القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٥، ص١٣٢، ١٣٣ بتصرف. وللمزيد يراجع: راندال (م، س)، ج١ ص٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) يراجع للمزيد : كارين آرمسترونج : مسمى البشرية الأزلي ( م، س )، ص ٢٥٠ بتصرف .

<sup>(</sup>٣) انظر: يوسف كرم (م، س)، ص١٨٠٠

<sup>(</sup>٤) يبتر كونز مان: (م، س) ص١٢٥ بتصرف، وأيضًا: وولف: (م، س) ص٦١ وما بعدها بتصرف.

لقد اعتبر فولتير «معظم الديانات التاريخية مجرد خرافات، ويجب أن تستبدل بديانة عقلانية تحبذ الأخلاق، ويقول: «من الخلق نستدل على وجود الله، أما صفاته فتظل غير خاضعة للمعرفة»(١).

فه ويرى: «أن الله هو خالق النظام الطبيعي إلا أنه لا يتدخل إطلاقًا في هذا النظام» (٢).

وفي هذا متابعة للموقف السائد تجاه الإله في عصر الأنوار، وحاول فولتير «أن يربط بين التقدم، وارتقاء العقل، وانتصار العقل على الخزعبلات (7).

ويقصد بها بالطبع المعتقدات الدينية، فقد كان يؤمل ويحلم «أن يرى آخر ملك مخنوفًا في أحشاء آخر راهب يسوعي، (1).

فتأكيده على الحرية، وعلى الديانة الطبيعية، وعدم قبول المعتقدات الدينية التي وصفها بالجمود والتقليد؛ كل ذلك ساهم في دعم الفكر الحداثي، إضافة إلى أن أفكاره وزملاءه في هذا الجيل كانت من الأسباب القوية؛ لقيام الثورة الفرنسية، وبداية التطبيق العملي لمبادئ الحداثة.

٦ - شارل دي مونتسكيو<sup>(۵)</sup>:

لقد صاغ مونتسيكو النظام الاجتماعي بروح التنوير، وأكد على ضرورة الحرية، «وقد أوصى بتقسيم السلطات إلى:

<sup>(</sup>٥) شارل دي مونتسبكو: (١٦٨٩م – ١٧٥٥م) كاتب أخلاقي، ومفكر، وفيلسوف فرنسي، درس على يد الآباء السوعين، ثم درس القانون ويلا عام ١٧١٤م عين مستشارًا يلا محكمة بوددوا العليا، وقد رأى في الدين حيلــة بارعة بأبدي الأقوياء لفرض هيمنتهم على الفقراء، من أهم مؤلفاته: روح القوانين، انظر: جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة (م،س)، ص٢٥٨، ودينكن ميشيل: معجم علم الاجتماع (م،س)، ص٢٠٨،



<sup>(</sup>۱) (م،ن) ص۱۲۹ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) يوسف كرم: (م، س)، ص١٨٩، ١٩٠ بتصرف، وأيضًا الأب جان كمبي: (م، س)، ص٢٨٥.

 <sup>(</sup>٢) فرانكلين باومر: الفكر الأوربي الحديث - القرن (١٧)، ترجمة د. أحمد حمدي محمود، القاهرة:
 الهيئة المصرية العامة للكتاب ط١، ١٩٨٧م، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٤) راندال: (م، س)، ج۱ ص٤٦٢، وينظر: ول ديورانت: (م، س) ص٢٨٩، وللمزيد ينظر: جاكلين لاغريه: (م، س)، ص٢١٠ وما بعدها بتصرف، فيصل عباس: (م، س) ص١١٤.

- سلطة تشريعية: عليها أن تراقب السلطة التنفيذية، وتتكون من مجلسين، مجلس أعيان الذي يراقب، والمجلس الأدنى الذي يشرع.
  - سلطة تنفيذية تملك حق النقد تجاه التشريعية.
- سلطة قضائية، ويجب أن تفصل كليًا عن السلطة التنفيذية <sup>(١)</sup>، وهي النظرية التي تسمى بنظرية الفصل بين السلطات (<sup>٢)</sup>.

وأكسد على ضرورة الديمقراطية<sup>(٣)</sup>، وقد أثرية المجال السياسي، والاقتصادي، والاجتماعي من خلال أفكاره التي تتفق مع الجو التنويري العام<sup>(1)</sup>.

۷- **جان جاك روسو<sup>(ه)</sup>:** 

نادى روسو بضرورة قيام الجمعية المدنية، «وأكد على فكرة العقد الاجتماعي، وعلى أن يكون السيادة من حق الشعب، ويجب أن تنفصل الحكومة من كل دين سماوي، بل تتخذ لها دينًا طبيعيًا مدنيًا تؤلف الأمة مواده» (١).

<sup>(</sup>٦) حنا أسعد: (م، س)، ص٢٧٤.



<sup>(</sup>۱) بیتر کونزمان (وآخ)، (م، س)، ص۱۳۱ بتصرف.

مونتسكيو: روح الشرائع، ترجمة عادل زعيتر، مراجعة: جورج الكفوري إدمُون رَبَّاط، القاهرة: ١٩٥٦م،
 (ب، د)، ج١ صــ ٢٥٦، ويراجع أيضًا: د. مهدي محفوظ: اتجاهات الفكر السياسي في العصر الحديث.
 بيروت المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط١١، ١٤١٥هـ - ١٩٩٩، ص ١١٢، ١١١٠.

<sup>(</sup>٣) مونتسكيو: روح الشرائع (م، س)، ج١ ص٣٧٠.

<sup>(</sup>٤) للمزيد يراجع: ليود سبنسر (وآخ): عصر التنوير (م، س) ص٦٦٠. جان توشار (وآخ): (م، س) ص٦٧٠، جاستون بوتول: (م، س) ص٤٤٠، ريمون بودون (وآخ): المجم النقدي لعلم الاجتماع، ترجمة د/ سليم حداد، بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط١، ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م، ص٥٤٢٠.

٥) جان جالك روسو: جنيف (١٧٧٦م/ ١٧٧٨م) كاتب وفيلسوف كتب باللغة الفرنسية، من أسرة فرنسية مهاجرة، توفيت أمه وهو لا يزال صغيرًا، وقد أهمل فيه والده، ورباه القس لاميرسييه لمدة سنتين، عمل بعدما كاتبًا في محكمة؛ ليتعلم أصول الإجراءات القضائية، ثم عمل لدى نقاش ليتعلم مهنته، ولكن هذا الأخير ما لبث أن طرده لاكتشافه أنه قد سرقه، ثم استضافه كاهن سافوا الذي بعث به إلى السيدة دي وارن الكاثوليكية، فأقام معها فنرة في فرنسا في متمة وغرام، إلا أنه اكتشف بعد مدة أن لها عشيقًا آخر غيره فتركها، ثم سافر إلى باريس فعمل مدرسًا للموسيقى، وفي عام ١٧٥٠م نال إجازة أكاديمية ديجون حول العلوم والفنون، وأعلن علاقته بـ تيريز لوفاسور التي أنجب منها خمسة أولاد وضعهم في الملجأ، ثم تزوج بها عام ١٧٦٧م، مات بالسكتة الدماغية، من أهم مؤلفاته؛ العقد الاجتماعي، معجم الموسيقى، أميل، انظر: زوني إيلي: (م، س) ص ٤٩٨، جورج طرابيشي: (م، س)، ص ٢٢٨م.

لقد ساهم روسوفي الإعداد الفكري؛ لقيام الشورة الفرنسية التي قامت بعد وفاته بسنوات قليلة، ولقد اعتبر كتابه عن العقد الاجتماعي بمثابة إنجيل للثورة الفرنسية، ورأى روسو أن الحرية والمساواة لا تتحقق إلا أن طريق العقد الاجتماعي، واعتقد «أن في الوحي افتتاتًا على الحقوق الشخصية، حتى أنه علق النجاة على الديمقراطية ذات الإرادة الكلية المستقيمة دائمًا الحاكمة بأمرها في كل شيء حتى في المعتقد الديني، (۱).

لذلك لم يهتم بالديانة المسيحية، واعتبر إلهها «مجرد إسقاط للرغبات البشرية» (٢) ، وقال: إن الموجودات البشرية ولدت خيرة، ولم تولد في الخطيئة، وعلى كل فرد أن يصل إلى الله بطريقته الخاصة، وليست العقيدة الدينية مؤذية بقدر ما هي خيرة، وهاجم الكاثوليكية كثيرًا؛ معتبرًا أن دوافع الضمير الداخلية يمكن الثقة فيها أكثر من معتقدات الكنيسة الكاثوليكية الجامدة، وأفضل من التأييد الخرافي للمعجزات؛ لذا أدينت كتاباته من قبل الأساقفة، وأحرقت بعض كتبه في الشوارع، وصدر الأمر القضائي بالقبض عليه، وقد أضطر إلى الهروب أكثر من مرة (٢).

وي الحقيقة لقد كانت له نظرة متشائمة للوجود البشري، وبالأخصي عصر التقدم والحضارة على أثر انتشار الأنانية، والخداع من جراء النظام الرأسمالي، ومجتمع التصنيع، واعتبر الملكية الخاصة قلب الفسادي المجتمعات الغربية، مما أبدى بعض النزوع إلى الأفكار الاشتراكية، وأبدى بعض الشكوك حول المعرفة العقلية والعلمية، ورأى ضرورة الإنصات لصوت القلب، والعواطف، والدوافع الغريزية بدلاً من سماع صوت العقل وحده، وهو هنا متأثر بالفلسفة اليونانية إلى حد كبير، ومن الملاحظي ذات الوقت تأكيده على الإرادة الحرة للفرد، فقد جمع روسو بين نزعات عديدة، وفسرت كتاباته بتفسيرات مختلفة (1)، ولكن يبقى صلب

<sup>(</sup>٤) يراجع في ذلك: ديف روبنسون، أوسكار زاريت: (روسو، سلسلة أقدم لك)، ترجمة د. أمام عبد الفتاح أمام، المشروع القومي للترجمة ( ٦٩٦)، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٥، ص١٦٤ وما بعدها تحت عنسوان: روسو المتعدد، وفيت أن أصحاب الشورة الفرنسية احتفلوا به، وأن أصحاب عهد الإرهاب استندوا إليه، وكذلك ماركس، وكانط، وسارتر في وجوديته، وهيجل في نظرته للدولة ككيان مطلق، ودعاة ما بعد الحداثة في إيمانه بالطبيعة المرنة للوجودات البشرية، وكذلك دعاة الرومانسية في دعوته للبدائية، وحب الطبيعة، والخيال، والتعرد ضد قواعد العقل ومعاييره.



<sup>(</sup>۱) یوسف کرم: (م، س)، ص۲۰۵،۲۰۵ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) كارين آرمسترونج: مسمى البشرية الأزلى (م، س) ص ٣٤١.

 <sup>(</sup>٣) للمزيد ينظر: ديف روبنسون، أوسكار زرايت: روسو، ترجمة إسام عبد الفتاح إمام، سلسلة أقدم لك،
 القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، العدد٦٩٦، ط١، ٢٠٠٥ م، ص ٨٥ ، ١٢٠ وما بعدها .

الحدائسة الفربيسة

توجهاته الدعوة «إلى إحياء ديانة مدنية مشتركة على أن تشمل عقائدها الوضعية القليلة العدد ما تتميز به القوانين، وما يتميز به العقد الاجتماعي من قداسة»<sup>(۱)</sup>.

۸- کانط<sup>(۲)</sup>:

ينظر إليه دائمًا على أنه يمثل قمة عصر التنوير، «ولقد اتسمت فلسفته بالشك، وفقد دان الإيمان في الدين والميتافيزيقا في آن واحده (٢) ، ولقد مثلت مؤلفاته فكر العصر الحديث بأكمله، وتعد قضية الحرية من أكثر القضايا التي اهتم بها، حتى عرف التنوير، ووصفه -كما سبق بيانه- بأنه: «تحرير الإنسان من حالة وصاية يفرضها على نفسه... من عجز عن استخدام ذكائه دون توجيه خارجي. إنني أقول: إن حالة الوصاية هذه مفروضة ذاتيًا إذا كانت ناجمة ليس عن افتقار إلى الذكاء، وإنما عن نقص في شجاعة الفرد، أو في تصميمه على استخدام ذكائه دون مساعدة من قائد اسمعني تشجع واستخدم ذكاءك أنت، إن هذا في التنوير هو صيحة الحرب» (١).

وقد رأى كانط أن المعرفة ترتد إلى التجربة من حيث مادتها، وإلى العقل من حيث إطارها، فلا غنى عن العقل والتجربة في بناء المعرفة الإنسانية»<sup>(٥)</sup>.

إن الفلسفة الكانطية «تتركب من العنصرين الجوهرين للفلسفة الغربية الحديثة، وهما: الاتجاه الميكانيكي، والاتجاه الذاتي»<sup>(١)</sup>.

 <sup>(</sup>٦) بولانـد بيروتي: الموسوعة العالميـة الشاملة (م، س)، ص٨١، وللمزيد: مايـكل هارت (وآخ): (م، س)،
 ص١٢٥ بتصرف.



بیتر کونزمان (وآخ): (م، س) ص۱۹۳. بتصرف، وللمزید: ریمون بودون (وآخ): (م، س) ص۲۵۳ وما
 رسیل بریلو (وآخ): تاریخ الأفکار السیاسیة (م، س)، ص۲۵۳. وکارن آرمسترونج: مسمی البشریة (م، س)، ص ۳۵۰.

<sup>(</sup>٢) كانـط: (١٧٢٤ - ١٨٠٤م) ولـد لأبويـن فقيريـن، ينتميـان إلى البروستانتيـة، درس اللاهـوت، ثـم الرياضيـات والفلسفـة، تأثر بهيوم، يعرف بأنه صاحب الفلسفة النقدية، لـه العديد من المؤلفات منها: نقـد العقل الخاص النظري، نقـد العقل العلمي، الدين في حدود العقل الخالص، يراجع: يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة (م، س)، ص ٢٠٨. ٢٠١٨. زوني ألفا: (م، س) ج٢ ص ٢٤٤، طرايش: (م، س)، ص٥١٣.

 <sup>(</sup>۲) كرستوف روأنت، أندزجي كليمو فسكي: كانط، سلسلة أقدم لك، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، المشروع
 القومي للترجمة عدد ٤٢٠، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٢م، ص٧ بتصرف.

 <sup>(</sup>٤) انظر: كارل بوبر: بحثًا عن عالم أفضل، ترجمة د. أحمد مستجير، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١، ١٩٩٦ ص١٦١.

<sup>(</sup>۵) د. کریم متی: (م، س)، ص۲٤٠.

ومذهب الآلية هو: «المذهب الذي قام لدحض النظريات العضوية التدريجية للوجود، ومذهب الذاتية هو المذهب الذي قال: باستقلال الإنسان عن الله، فوجه بالتالى اهتمام الفكر الفلسفى نحو الذات الإنسانية»(١).

ويظهر أن كانط قبل الآلية على علاتها حيث يرى أن قوانين المنطق، والرياضيات، والطبيعة هي القوى المسيدة لهذا العالم (٢٠)، ويرفض كانط الاستدلال علي وجود الله تعالى من خلال مخلوقاته، وانتظام سيرها، وجمال مفرداتها؛ حيث يقول كانطه: «إن مظهر الكون الخارجي، وجماله، وتناسقه وحدته، وإبداعه ليس دليلًا قاطعًا على وجود الله (٢٠).

لقد كان كانط من أبرز رواد الحركة النقدية في العصر الحديث، فالدين عنده يقاس بالعقل، وفي حدوده فقط، وتوصل كانط إلى أن الله تعالى والحياة الآخرة أبعد عن متناول التجارب الإنسانية، «ولذلك فلا يمكن أن يكونا موضعًا للمناقشة، فهما لا يمكن إثباتهما ولا نفيهما، ولكن يمكن الإيمان بهما على أنهما من الاعتقادات التي لا تقوم على أسس نظرية، بل على أسس عملية أي مهمات تحتمها أصول السلوك العملي المطلوب» (1). يقصد الأدلة العقلية على وجود الله تعالى، وأنها مسألة خارجة عن نطاق العقول، وبذلك يفتح الباب علي مصراعيه أمام الأديان الوضعية، ويرى إن كانت هناك حاجة للدين أو المعتقد، فمن أجل العامل الخلقي المنظم لسير حركة الناس، وتنظيم حياتهم، أما الطقوس، والشعائر، والعبادات، فليست تدخل في دائرة اهتمامه.

وبعبارة أوضح يقول كانط: «إن الدين لا يجوز أن يقوم على أساس منطق العقل النظري، ويجب أن يقوم على أن أي كتاب النظري، ويجب أن يقوم على العقل العملي للشعور الأخلاقي، وذلك أن أي كتاب من الكتب المقدسة، وكل ما ينزل به الوحي يجب أن يحكم عليه بماله من قيمة أخلاقية، ولا ينبغي أن يكون هو نفسه الحاكم، أو القاضي الذي يرجع إليه في



<sup>(</sup>١) بوخينسكي: تاريخ الفلسفة المعاصرة في أوربا، ترجمة د. محمد عبد الكريم (م، س)، ص٢٨.

<sup>(</sup>۲) (م،ن) ص۳۱ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) ول ديورانت: (م، س) ص٣٥٦، ٢٥٥ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٤) انظر: أ. وولف: (م، س)، ص٦٣ بتصرف يسير.

القانون الأخلاقي، (١).

فهو يقرر: «أن الأخلاق لا تحتاج إلى الدين ليخدمها، فهي كافية بذاتها بفضل العملى الخالص»<sup>(۲)</sup>.

لقد اعتبر كانط أن النقد هو الخطوة الأولى تجاه التنوير (٢)، ولا أكون مبالغًا لو قلت: إن محور كتاباته كانت حول تعميق فكرة النقد، وهذا من وجهة نظري امتداد للحركة الحداثية الأولى التي نشأت في داخل الكنيسة الكاثوليكية التي وضعت نقد النظام الكنسي وعقائده على مائدة الفحص، وعمق كانط دعوته لاستمرار فلسفة التنوير من خلال دعوته إلى «إقامة النظام الديمقراطيي، والحرية في كل مكان، ودافع عن الثورة الفرنسية في العديد من كتاباته التي تشير إلى الثورة آنذاك» (١).

ومن مجموع كتاباته يمكن القول بأن كانط طور ديانة عقلية خالصة، وأظهر منهجًا نقديًا عامًا يقع في قلب دائرة الحداثة، وما بعدها.

#### ۹۔ هیجل:

لقد تأثر هيجل بمن سبقه من الفلاسفة، وبالأخصى بسبينوزا وكانط، وتعمق في دراسة المسيحية، وجاءت أقواله في مجملها حمالة أوجه؛ لذلك انقسم طلابه من بعده، واختلفت وجهات النظر حوله، فمن قائل: بأنه متصوف مسيحي قال: بوحدة الوجود، ومن قائل: بأنه فيلسوف إنساني ينتمي للتيار الإلحادي، وعلى كل حال توجد مسلمة في فكره عززت من فلسفة الحداثة، ومقولاتها، وخلاصتها حسب فهم وول ديورانت، ودراسته العميقة لأقوال وآراء هيجل أنه: «ليس هناك مجال في فلسفة هيجل لوجود إله خارج الكون أو مجاوزه، فمذهبه يعرض نفسه على أنه وعي ذاتى بالكون كمعرفة مطلقة، بل في الوقت ذاته كتعبير عن فكر الله أها.

<sup>(</sup>٥) ليود سبنسر، أندر زجي كروز: هيجل، سلسلة أقدم لك، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، المشروع القومي للترجمة (٤٢٩)، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٢، ص٧ وللتوسع ينظر بصفة خاصة: د. زكريا إبراهيم: هيجل أو المثالية المطلقة، عبقريات فلسفية، القاهرة: مكتبة مصر، طبعة عام ١٩٧٠ ص٠١٤ وما بعدها. ود. محمد ثابت: مع الفيلسوف (م، س) ص٢١٦ ، ١٢٢.



<sup>(</sup>۱) انظر: ول ديورانت: (م، س)، ص ٢٥٦، ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) كرستوفر وانت (وآخ): (م، س)، ص١٥٢، ١٥٣ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) فرانكلين باومر: الفكر الأوربي الحديث القرن (١٨)، (م، س)، ج٢ ص٩٠.

<sup>(</sup>٤) (م،ن)، ص١٥٩ بتصرف، ول ديورانت: (م، س)، ص٢٦٥ بتصرف.

فهو يرى أن: «الله أو الروح المطلقة، أو المطلق -كما أسماه هيجل- هو اللانهائي والحقيقة الكلية، ولكن الله لا يوجد في الفراغ، وإنما يتجسد ويعكس لنفسه مكانًا في الطبيعة، وعبر الزمان في التاريخ (في صورة تعاقب الحضارات والمدنيات)؛ إذ ليس له وجود خارجهما، ولم يعتبر هيجل هذا القول من قبيل الإلحاد، أو عدم الاعتراف بالله لصالح العلم الطبيعي، فالتجسد والتشيؤ في الطبيعة والتاريخ، هو أمر ضروري للروح المطلق اللانهائي؛ لأنه لا يستطيع أن يتمتع بصفتي الإطلاق واللانهائية إلا إذا تجلى في وجود أو عالم موضوعي يؤكد أمامه حقيقة إطلاقه ولا نهائيته، والوجود أو العالم الموضوعي الذي يشمل الطبيعية والتاريخ، والذي يجسد المطلق نفسه هو بالضرورة عالم محدد ومتناه في مقابل اللامتناهي، هذا العالم بعبارة أخرى: هو نقيض المطلق أو نفيه، وهو لابد أن يكون كذلك، وإلا لما استطاع المطلق أن يتأكد من إطلاقه ولا نهائيته، والعقل البشري هو الوسيط الضروري بين العالم المتناهي من ناحية، والطبيعة، والتاريخ، والمطلق من ناحية أخرى، فهو الوسيلة التي يتم عن طريقها وعي المطلق بذاته في الطبيعة والتاريخ، والتاريخ، (۱).

ويؤكد عدد من الباحثين علي أن مذهب هيجل «مذهب عقلي متكامل»<sup>(٢)</sup>، ومن خـلال إطلاعي على بعض مؤلفاته تظهـر النظرة العقلانية جلية من خلال تصوره للتاريخ حيث يرى:

«أن العقل يحكم التاريخ، وماهية العقل عنده تتمثل في الحرية، ويقصد بها اليقين الذاتي، أو التجديد الذاتي، أو الاستقلال، فأنت حر بمقدار ما تكون مستقلا لا تعتمد في وجودك على شيء آخر خارج ذاتك، فالروح لكي تكون حرة حرية أصيلة عليها أن تعتمد على نفسها فقط، أعني أنها لابد أن تكون هي الذات والموضوع في آن معًا، وحين يصبح الإنسان معقولًا، فيتحقق العقل في الخارج بطريقة موضوعية، وليس تاريخ العالم سوى صراع من جانب الروح؛ لكي تصل إلى هذه المرحلة؛ مرحلة

 <sup>(</sup>٢) بوخينسكي: (م، س) ص٣٥، على أدهم: فلسفة التاريخ لهيجل، مكتبة الأسرة، مهرجان القراءة للجميع
 ١٩٩٤، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب: ص٤٤.



<sup>(</sup>١) د/حنان ماهـر عارف قنديل: الماركسيـة والتعددية السياسيـة دراسة في النظريـة والممارسة، رسالة دكتـوراه - قسم العلوم السياسية - كلية الاقتصاد والعلوم السياسية - جامعة القاهرة، إشراف د. علي الدين هلال، ١٩٩٦م، برقم ٢٧٧٨، ص١٤ وما بعدها بتصرف.

الوعسي الذاتي، أعنسي المرحلة التسي تكون فيها حسرة عندما تستحسوذ على العالم، وتتعرف عليه على أنه ملك لها»<sup>(۱)</sup>.

إن تصور هيجل «للسير العالمي على أنه منطقي ومعقول، حيث تقوم فلسفة التاريخ عنده على المبدأ التالي: سيسيطر العقل على العالم، وأن التاريخ الكلى جرى تبعًا لإنارة العقل»(٢).

وية هـذا السياق يرفع هيجل الشعـار التالي: «أن ما هو عقلي واقعي، وأن ما هو واقعى عقلي»<sup>(٢)</sup>.

وي منهجه النقدي يلاحظ: أنه تعرض لدراسة حياة يسوع المسيع، «فحذف كل عمل معجز أو خارق للطبيعة، فجعل يسوع يصوغ تعاليمه بطريقة يبدو فيها كما لحوكان أستاذًا في الجامعة، ومؤلفًا لنقد العقل الخالص متفقًا مع مشروع كانط الخاص، فالأمر الذي يقوله يسوع «افعل ما تريد للآخرين أن يفعلوه معك» ذلك هو الأمر المطلق؛ ولعل هذا كان شغل فكر هيجل أثناء تعرضه للمسيحية، فقد استهدف التفرقة بين صوت المسيح الحي النقدي، وكل ما تحول إلى مؤسسة في المسيحية، كل ما هو معتقد مجرد، أو ما يسميه هيجل بالوضعية، أو حرفية القانون الوضعي» (1).

ولا يصيبني الملل أن أقول: إن السبب في ذلك التحريف الذي حدث للديانة، فجعلها في وضعية المعارضة لبداهة العقول، وحقائق العلوم، فهذا خطأ الكنيسة في الأساس، وخطأ رجال الحداثة حينما نظروا إلى كل دين من خلال المنظور الكنسي بدون تفكير مدقق أو وعي مدرك.

إن المنهج الجدلي الذي اشتهر به هيجل، يقوم على فكرة أن الإنسان صانع

<sup>(</sup>٤) (م،ن): ص۲۹،۲۹ بتصرف.



 <sup>(</sup>۱) هيجل: محاضرات في فلسفة التاريخ، الجزء الأول: العقل في التاريخ، ترجمة وتقديم وتعليق د. إمام عبد
 الفتاح، إمام ومراجعة د. فؤاد زكريا، بيروت: دار التنوير، ط٢، ١٩٨١، ص٤٦، ٢٤، ٨١، ٨١، بتصرف.

 <sup>(</sup>۲) براجع: أ. دولف: (م، س)، ص۷۱ بتصرف یسیر، بیتر کونزمان (وآخ): (م، س) ص۱۵۷ بتصرف بسیر.

<sup>(</sup>۲) ليـود سبنســر (وآخ): (م. س) ص١١٦، وهيجل: (م، س) ص٧٢، ٧٤ بتصرف. (م، س) ص٧٧، ٧٤ بتصرف.

## المبحث الرابع رواد الحداثة

تاريخه، وعلى فكرة التحول المستمر والتطور الدائم، ونظرًا لمدى انشغاله بهذه القضية أطلق عليه أنه «صاحب لاهوت التاريخ» (١). ومن نافلة القول: إنه يريد من وراء ذلك القضاء على المؤسسات، والمعتقدات الدينية بالأساس.

ويرسخ فكر هيجل للنزعة التسلطية القائمة على حب السيطرة، والاستحواذ، وللحروب المسماة بالاستعمارية؛ كأنه يقدم التبرير النفسي لمشروع الحداثة في شقه العملي الموسوم بالعنف، والانتهاك لكرامة الشعوب، كما ساهم في بناء شقه النظري الموسوم بنقد الفكرة الدينية.

فعنده: «أن البشرية لا تتقدم إلا بسبب: الصراعات، والحروب، والثورات، أي: من خلال صراع المقهورين ضد القاهرين، ولقد اعتاد أن يقول: إن السلام والانسجام لم يخلقا لصنع التقدم»(٢).

۱۰ - أوجست كونت<sup>(۳)</sup>:

مؤسس المدرسة الوضعية (¹)، وفيلسوفها، وتقوم نظريته على ما يسميه

<sup>(</sup>٤) الوضعية: أول من استعمله أوجست كونت في حقل الفلسفة، ومبدأ الفلسفة الوضعية يهدف إلى تفسير طبيعة التقدم التاريخي للمجتمع من خلال المراحل الثلاثة: (الدينية اللاهوتية، الميتافيزيقية المثالية، الواقعية العلمية الوضعية)، والتي هي أعلى المراحل، وهي فلسفة إلحادية. يراجع: دينكن ميشيل: (م، س)، ص ٢٣١.



<sup>(</sup>۱) بیتر کونزمان (وأخ): (م، س)، ص۱۵۳.

 <sup>(</sup>۲) ريوس: ماركس سلسلة أقدم لك، ترجمة إسام عبد الفتاح إسام، المشروع القومي للترجمة (۲۰۱)
 القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠١م، ص١٩٠.

٣) أوجست كونت: اسمه الحقيقي: أوغست إيز يدور ماري فرانسوا - كزافييه كونت (١٧٩٨م / ١٨٥٧م)، كان والده يعمل في مكتب تحصيل الضرائب في مونيليه، أنشأته والدته على الديانة الكاثوليكية، ودرس في مدرسة الفنون ثم طرد منها، ودرس الطب ثم تركه، وعاد إلى باريس، وامتهن بعض الأعمال، وحرر أول كتاب سياسي له بعنوان تأملات، تزوج من بغي تدعى كارولين ماسان، وفي عام ١٨١٧م التقى بسان سيمون الذي غير نظام أفكاره وحياته على العموم، فكتب العديد من الكتابات في هذه الحقبة التي لازم فيها سان سيمون، منها: الانفصال المام من الأراء والرغبات (١٨١٩م)، والتقويم الإجمالي لمجموع الحاضر الحديث (١٨١٠م)، ثم في سنة ١٨٩١م، نشر المجلد الأول من الدروس في الفلسفة الوضعية، والدغب المدي استمرض فيه تاريخ الإنسانية، وقد قسم إلى ثلاث مراحل آخرها وأعلاها المرحلة الوضعية. وفي المدي المديد على كلوتيلد دي نو، والتي عشقها، وكانت مريضة بالسل، فلما مائت في ١٨٤٦م، صار شبه عابد لها، وأسس ما أسماه بالديانة الإنسانية من أجلها. انظر: جورج طرابيشي: (م، س) ص ٥٠٠٠ زوني إيلي: (م، س)، ج٢ ص ٣٠٠.

قانون الحالات الثلاث؛ حيث يتناول هذا القانون تطور الإنسانية العقلي، وتطور كل علم بمفرده، وتطور الفرد، ولزيد من الشرح والتفصيل إليك التالي:

- في الحالة اللاهوتية أو التخيلية، يعمد الإنسان إلى تفسير الظواهر في العالم بأفعال تُعزي إلى كائنات فوق طبيعية.

- في المرحلة الميتافيزيقية، أو المجردة، فهي في الحقيقة لاهوت مصنع، بمعنى: أن الكائنات ما فوق الطبيعة قد جرى استبدالها بوحدات مجردة (فارغة). وهذه المرحلة ليست منتجة، بل هي مرحلة تحليل، وبالتالي فهي توصل إلى المرحلة التي تلي.

- في المرحلة العلمية أو الوضعية، يصار إلى التخلي عن البحث عن السبب الأخير؛ لتتحول المعرفة إلى معرفة الوقائع القائمة، وهي أعلى مرحلة يمكن للعقل أن يبلغها» (١٠).

ففي هذه الحالة الأخيرة، يتم نسيان السؤال عن السبب الأول والأخير، وعن الغايات والأهداف، وعن الأسئلة الكبرى المحورية في حياة الإنسان (من خلق؟ ولماذا؟ وما المصير؟)، وتتحول المعرفة إلى معرفة مادية بحتة، قائمة على التجارب والمعامل ولا شيء غير ذلك، فهي معرفة محصورة في نطاق الوقائع والأحداث غير ناظرة إلى الأسباب الأولى، والمقاصد، والعلل، والأهداف.

وقد أكد كونت على أنه: «يجب على الفلاسفة أن يطرحوا ظهريًا البحث عن المطلق (ويقصد به الإله)؛ لأنه غير قابل للعلم، ويأخذوا بأسباب تنظيم وترتيب طرق العلوم ونتائجها، ويجب أن يتحول الإخلاص الديني من خدمة إله غير معروف إلى خدمة الإنسانية» (٢).

ورأى كونت أن الثقافة الغربية على وشك الولوج للمرحلة الوضعية الثالثة،

<sup>(</sup>٢) أ. وولف: (م، س)، ص٧٧.



<sup>(</sup>۱) يراجع بيتر كونزمان (وآخ): (م، س)، ص١٦٥، ودينكن ميشيل (تحرير): معجم علم الاجتماع (م، س)، ص٢٦، وديمون بودون (وآخ): المعجم النقدي لعلم الاجتماع (م، س) ص٢٦، والأب جان كمبي: (م، س) ص٢٦، وجاستون بوتول: تاريخ علم الاجتماع (م، س)، ص٧٢.

وأن النكوص إلى مصادر السلوى اللاهوتية أو الميتافيزيقية التي كانت موجودة في الماضي غير ممكنة، بل إن قوانين التاريخ الحتمية الثابتة تدفع إلى التحرك قدما إلى عصر العلم (١).

فالوضعية: «ترى أن الفلسفة ليست إلا تجميعًا لنتائج العلم بمعناه الميكانيكي»<sup>(۱)</sup>، أي: المادي أو الآلي، فهي طريقة للتخلص من المعتقدات الدينية جملة، والعلة عندهم أن:

«الفكر الإنساني لا يدرك سوى الظواهر الواقعة المحسوسة، وما بينها من علاقات أو قوانين، والمثل الأعلى لليقين يتحقق في العلوم التجريبية (أه فلا سبيل لليقين إلا من خلال المعمل والتجربة في وجهة نظره، والسؤال المحوري هنا: هل استمر أوجست كونت على هذا السبيل أو نوازع الفطرة أجبرته عن العدول الجزئي؟ هالفطرة غالبة ليست مغلوبة، ولكن لفقدان الهادي، وللبعد عن الميزان الصحيح كانت الاستجابة تتسم بالنقص والقصور، فلم تلبي صدق عاطفة، ولا سلامة فطرة، ولا قوة عقل، ولزيد من التوضيح أقول:

من عجيب أمر أوجست كونت أنه بعد أن أعلى من مقام العقال، والمادة، والمحسوس على العموم، عاد يبحث عن العاطفة والقلب، ويحن إلى غذاء المشاعر، فأسس ديانته المسماة: «بديانة الإنسانية»، وفيها قدم العاطفة على العقل، وطلب منها إنارة العقل، فانتهى إلى مثل الحالة اللاهوتية التي اعتبرها طفولة النوع الإنساني أن وكما قلت: لعدم وجود الأصول الصحيحة شرع بمجرد عقله، وإن شئت قلت: هواه يخطط لهذه الديانة التي تعبد الموجود الأعظم على حد تعبيره، ووضع لها طقوسًا، ونظامًا جماعيًا، وآخر فرديًا، وأقام لها هيئة من الفلاسفة، والأطباء، والعلماء، وجعل لها ثالوثًا وشعارًا هو: المحبة كمبدأ، والنظام كأساس والتقدم كغاية (٥)، ولا يغيب عن البال مدى تأثره بالثالوث الكنسي، فالحنين إلى



<sup>(</sup>١) كارن أرمسترونج: مسعى البشرية (م، س)، ص ٢٧٢ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) بولاند بیروتی: (م، س)، ص۸۳.

<sup>(</sup>۲) يوسف كرم: (م، س)، ص۲۱۷.

<sup>(</sup>٤) (م،ن)، ص٣٢٧ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٥) (م،ن)، ص٣٢٨، ٣٢٩ بتصرف.

الماضي يغالبه، واتخذ من مسكن عشيقته معبدًا.

وصار لديانته الوضعية هذه اتباع، ولمعبد معشوقته رواد، ولكنها اضمحلت، فهي الآن كديانة أقرب إلى الانقراض.

۱۱ - کارل مارکس<sup>(۱)</sup>:

يعتبر المؤسس الحقيقي للنسخة الحداثية الثانية، النسخة الشيوعية، فهو «نبي الشيوعية العصرية النافخ في نارها حتى أشعلها ثورة عالمية»<sup>(1)</sup>.

والفلسفة الماركسية فلسفة مادية في أساسها، تعتبر الكون مجرد مادة لا خالق لها، لقد «وُلدَ فكر ماركس على أساس تجديف، أي: على أساس نقد لاذع وعميق لفكرة الله (تعالى)، لا بل لفكرة الوجود الإلهي، فقد أنزل ماركس بفكرة (الله) ثورة كويرنيكية حقيقية؛ حيث أكد على أن الإنسان أصبح قادرًا على أن يستعيد من السماء السعادة كلها والطاقة كلها، (7).

فالماركسية هي أحد الورثة الشرعيين للنظرة المادية والعقلانية إلى الكون التي قال بها فلاسفة التنوير، فهي بنت التنوير، لقد كانت لماركس رؤية حول مجتمع يعمل بدقة، يعمل كل فرد فيه على نحو طبيعي، ويسهم في تحقيق الرفاهية، والمثل الأعلى للماركسيين هي الفوضوية الفلسفية، للوصول إلي مجتمع مكون من بشر أحرار متساويين، وهذا المثال أحد الأفكار التي شاعت في عصر الأنوار، ولكن الوسيلة هو الثورة العنيفة، وهذا ما يخالف تقليد التنوير، (1).

إن صلة ماركس بالفلسفة الوضعية لا تنكر، وفي هذا يقول جاستون بوتول: إنه

<sup>(</sup>٤) کرین برینتون: (م، س): ص۲۱۲، ۲۱۲ بتصرف.



<sup>(</sup>۱) كارل ماركس: (۱۸۱۸ – ۱۸۱۸) فيلسوف يهودي ألماني، مؤسس الشيوعية كان والده محاميًا ثريًا، طلب منه دراسة القانسون، فدرسه في جامعة بـون، وكان كثير المشكلات بسبب سعيـه وراء الخمور والنساء، تأثير تفلسفـه هيجل، اشتغل بالصحافة فـترة، وكان لصدافته بفردريك انجلز لهـا أعظم الأثر في جل أفكاره، وأصدر معه البيان الشيوعي ١٨٤٤م، نفى إلى إنجلترا، ثم عاد إلى ألمانيا، وهو من أعظم النقاد الغربيسين للنظام الرأسمالي، من أهم مؤلفاته: رأس المال، البيان الشيوعي، صراع الطبقات في فرنسا، للنظام الرأسمالي، بؤس الفلسفة... إلغ، ينظر: زوني ألفا (م، س)، ج٢ ص٢١٦.

جورج طرابيشي (م، س) ص٦١٨، ريوس: (م، س)، ص١٠: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) يوسف كرم: (م. س): ص١٠٤، مع بيان ضرورة تنزيه لفظ النبوة عن هذه السياقات (الباحث).

<sup>(</sup>٢) أندريه ناتاف: الفكر الحر (م، س): ص١٢٣.

«تقترب روحه الفكرية من روح الفلسفة الوضعية(1).

لقد آمن ماركس بالمادية التاريخية، وهي مبنية على «أن المادة هي كل الوجود، وأن مظاهر الوجود على اختلافها نتيجة تطور متصل للقوى المادية»<sup>(۱)</sup>، «وهذا ما يفسر حماسته للعلم وعقيدته العميقة في التقدم، وتقاطعه مع مذهب التطور الذي قدمه داروين» (۱).

لذلك يلاحظ أن «البيان الشيوعي يعرض رؤية نشوئية؛ حيث يظهر تطور النوع البشري على أنه يخضع إلى حتمية قاطعة»(1).

لقد نظر ماركس إلى الدين على أنه: «مجرد مرآه لأمور ليست بذات قيمة، فالدين روح حالة في أشياء لا روح لها... إنه أفيون الشعوب»(٥).

حقًا إنه: «لم يهتم بمناقشة فكرة الله؛ لأن الدين نفسه لم يكن سوى نتاج مادي، خاصع لمجموعة من الظروف الاجتماعية، والأصول الاقتصادية، فالعالم الديني هو انعكاس للعالم الواقعي. يقول ماركس: «إن مصير الإنسان لا يتصور إلا في علاقته بالطبيعة من جهة، وبغيره من الناس من جهة أخرى، ودونما اعتبار لأي مبدأ متعالى، أو لأية حقيقة مطلقة في ما وراء هذا النشاط الإنساني الذي بمقتضاه يخلق الإنسان نفسه بنفسه»(١).

تقول كارين آرمسترونج  $\frac{4}{3}$  هذا الصدد: «أخذ ماركس عدم وجود الله كأمر بديه ومن يهتم بتقديم مبررات فلسفية لإلحاده، كان عمله الوحيد هو العمل علي التخفيف من بؤس البشر»(Y).



<sup>(</sup>۱) جاستون بوتول: (م، س): ص۸۲.

<sup>(</sup>۲) یوسف کرم: (م، س): ص٤٠٢.

<sup>(</sup>٣) بولاند بيروني: (م، س): ص٩٢.

<sup>(</sup>٤) د. بودون (وآخ) : (م، س): ص٤٧٢.

<sup>(</sup>٥) بيتر كونزمان (وآخ): (م، س): ص١٧١ بتصرف، ودينكن ميشيل: (م، س): ص١٩٨٠.

 <sup>(</sup>٦) د/ معن زيادة: (تحرير): الموسوعة الفلسفية العربية، بيروت: معهد الإنماء العربي، ط١،١٩٨٨، ص٠٩٠ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٧) كارين أرمسترونج: مسعى البشرية (م، س): ص ٣٧١.

ويرى ماركس: «أن الفلاسفة قد قاموا حتى الآن بتأويل العالم بأشكال مختلفة ي حين أن المهم هو تغييره، ومن منظار المادية يجب أن يكون التحول الاجتماعي خاضعًا لجدل التاريخ، فإذا كانت المادة هي التي تعي الوعي، فإن ذلك يتخذ أولًا ضمن شكل العلاقات الاجتماعية، لقد بحث ماركس مبدأ التطور البشري داخيل السيرورات الاقتصادية، فكل عناصر المجتمع الأخرى ليست إلا بني فوقية أيديولوجية؛ كالفلسفة، والدين، والثقافة على سبيل المثال، (۱).

فالدين عند ماركس من اختراع البشر، أو مجرد إسقاط لاحتياجات البشر هذه الاحتياجات أوجدتها العوامل المادية، والاجتماعية بالأساس، والأسى الديني هو تعبير عن الأسى الواقعي، واحتجاج عليه في نفس الوقت، ويرى «أن الدين بشكله التقليدي سوف يختفي؛ بل لابد من أن يختفي، فقد أعلن ماركس في إحدى عباراته الشهيرة أن الدين هو «أفيون الشعوب» فالدين يرجئ السعادة، والجزاء إلى الحياة الأخرى، ويدعو الناس إلى القناعة والرضا بأوضاعهم في هذه الحياة. ويؤدي ذلك إلى صرف الانتباه عن المظالم، ووجوه التفاوت واللامساواة في العالم، وإلهاء الناس بما يمكن أن يكون من نصيبهم في عالم الآخرة.

وينطوي الدين على ما يرى ماركس على عنصر أيديولوجي قوي: «إذ إن المعتدات والقيم الدينية تستخدم، في أكثر الأحيان؛ لتبرير جوانب اللامساواة في مجالات الثروة والسلطة»<sup>(۱)</sup>، وعلي حد تعبير كارين أرمسترونج: «كان الدين بالنسبة لكارل ماركس عرضًا من المجتمع المريض، وأفيونا يجعل النظام الاجتماعي المثتل بالأمراض محتملًا، ويزيل الإرادة في العثور على علاج «(۱).

وحينما يصبح الناس محررين من الأنظمة القمعية سوف تختفي فكرة الدين، والإله من الكون، وفالإلحاد ليس نظرية مجردة، بل هو مشروع جوهري لرفاه البشرية، والقضاء علي الدين بصفته سعادة وهمية للشعوب أمر تقتضيه سعادتهم الحقيقية «(1).

<sup>(</sup>٤) كارين آرمسترونج: مسمى البشرية (م، س): ص ٣٧٢.



<sup>(</sup>۱) بیتر کونزمان (وآخ): (م،س): ص۱٦٩ بتصرف یسیر.

<sup>(</sup>٢) يراجع أنتوني غدنز: (م، س): ص٥٨٠ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) كارين آرمسترونج: تاريخ الكتاب المقدس (م، س): ص ١٥٢.

فالعامل الاقتصادي هو المحور في تطور المجتمعات، وقيامها في الأساس عند كارل ماركس، ينتج عنه صراع الطبقات، ففي البيان الشيوعي: «إن تاريخ كل المجتمعات التي وجدت حتى الآن هو تاريخ النضالات الطبيعية. الرجل الحر، والعبد النبيل، ورجل العامة، السيد والقن، رئيس الطائفة المهيمنة، والعامل المياوم، وبكلمة واحدة المضطهد والمضطهد، يقفان في تعارض دائم آخذين في نزاع مستمر، مرة خفيًا، ومرة مكشوفًا، نزاع ينتهي في كل مرة إما بإعادة بناء ثورية للمجتمع -وعلى نطاق واسع-، أو بالقضاء العام على الطبقات المتصارعة (١).

فيعتقد ماركس أن هذا الصراع يحكم التاريخ منذ بداياته بشكل جدلي: المجتمع البدائي، مجتمع الرق القديم الإقطاع الرأسمالية البرجوازية الحديثة، ثم تأتي بعد ذلك الاشتراكية، وبالطبع من خلال الثورة، وفي النهاية بعد انتصار الطبقة العاملة انتصارًا كاملًا، وتمكن الاشتراكيين في المجتمعات تأتي مرحة الشيوعية، وتنتهي أدوار الدولة، والأسرة، وسائر هذه المنظمات والكيانات المجتمعية، وعلى هذا فإن «التاريخ من صنع الإنسان لا المصير، ولا القدر، ولا ما يسمى «يد الله» (٢٠).

يقول أنتوني غدنسز: «ترتكز وجهات النظر التي طرحها ماركس إلى ما كان يُسميه «المفهوم المادي للتاريخ»: إن الأصول الرئيسية للتغير الاجتماعي في نظره لا تكمن في ما يحمله الناس من أفكار وقيم، بل إن حوافز التغير الاجتماعي تتمثل في المقام الأول في المؤثرات الاقتصادية، والصراعات بين الطبقات هي التي تدفع إلى التطور التاريخي؛ لأنها «محرك التاريخ»، وبعبارة ماركس، فإن التاريخ البشري برمته حتى الآن هو تاريخ الصراعات بين الطبقات» (٢).

ومن خلل هذا الصراع والثورة يتوقع ماركس انتهاء مرحلة الرأسمالية الجديدة لتبدأ مرحلة الاشتراكية، ومن ثُمَّ الشيوعية، فيولد مجتمع بلا طبقات ولا

<sup>(</sup>٢) أنتوني غدنز: (م، س): ص٦٩، وللمزيد ينظر: يوسف كرم: (م، س): ص٤٠٢.



<sup>(</sup>١) ماركس وفريدريك إنجلز بيان الحزب الشيوعي (١٨٤٨م)، ﴿ عَ: ج. تيمونــز (وآخ): من الحداثة إلى المولة (م، س): ص٤٦.

 <sup>(</sup>۲) ريوسن: ماركس سلسلة أقدم لك - ترجمة د. إمام عبد الفتـاح إمام، المشروع القومي للترجمة (۳۰٤)
 القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط ١، ٢٠٠١م، ص١٢٢٥.

أزمات لا سلطات، فيكون أكثر إنسانية، ويتمتع بقدر كبير من الراحة، والرفاهية، والتقدم، والحداثة.

۱۲- تشارلز داروین<sup>(۱)</sup>:

إن فكرة التغير والتحول المستمر، غلبت على السياق العام لعلم الأحياء الحديث، «فلا وجود لنوع يبقى إلى الأبد دون أن يطاله التغيير، لقد أظهرت العلوم الطبيعية ميلاً إلى رفض الفلسفة الماهوية، أي: الفلسفة التي تقبل وجود ماهيات ثابتة، فقد تم التخليف علم الأحياء عن تصور أنواع حيوانية أو نباتية مثالية لصالح تعريف دينامي للنوع، ومن الناحية البيولوجية دخل التشكيك إلى الموقع الذي احتله الإنسان، وكان موقعًا متميزًا بوصف الإنسان تتويعًا للخلق، فمنذ صدور كتاب داروين «أصل الأنواع» (١٨٧١م) أصبح التطور الإنساني جزءًا من التطور الطبيعي لكل حياة، فالإنسان بدوره ليس إلا عنصرًا من تيار الحياة» (١٨٧٠).

فهو يدعي: «أن الإنسان تطور من سلالة القردة العليا: الغوريللا، والشمبانزي، أي: أن البشر ليسوا ذروة عملية خلق هادفة، بل إنهم مثل أي شيء آخر تطوروا من خلال المحاولة والخطأ، وأنه ليس لله دور مباشر في صنعهم» (٢).

إن داروين يفسر الأنواع المختلفة من المخلوقات بأنها ترجع في جذورها إلى أصل واحد، أو بضعة أصول نمت، وتكاثرت، وتنوعت في زمن مديد بمقتضى قانون الانتخاب الطبيعي، أو بقاء الأصلح، وهو القانون اللازم من نتائج البقاء، أو الصراع

<sup>(</sup>٣) كارن آرمسترونج: مسمى البشرية (م، س) ص ٣٧٧.



<sup>(</sup>۱) تشارلـز دارويـن: (۱۸۰۹ – ۱۸۸۲م) عالم طبيعي إنجليزي، وضع نظريـة في تطور الأحياء أدت به إلى نظريـة فلسفيـة في الطبيعة، وعالج تبعًا لهذه النظريـة مسائل نفسية وأخلاقية، حـاول في بداية حياته دراسـة الطـب، ولكنه لم يتذوقه ثـم عرض لدراسة اللاهـوت في كمبردج، فما لبـث أن انصرف عنها، ودفعـه ميله الفطـري إلى الاشتراك في رحلة علمية حول الأرض طالت خمس سنين ( ۱۸۳۱ – ۱۸۲۲م)، وجمع خلالها مـن الملاحظات ما كان الأساس الأول لنظريته، وقضى بعـد ذلك زهاء ربع قرن يستكمل ملاحظاته وتجاربه حتى أخرج النظرية، وقضى زهاء ربع قرن آخر يدعمها ويجادل عنها، أخرج نظرية التطـور في كتابه أصـل الأنواع (۱۸۵۹م)، ثم طبقها على الإنسان في كتابه وتسلسل الإنسان والانتخاب الطبيعـي (۱۸۷۱)، وعالـج على مقتضاها مسائل نفسية في كتابه «التعبـير عن الانفعالات في الإنسان والحيوان» (۱۸۷۲م)، انظر: يوسف كرم: (م، س): صـ7010

<sup>(</sup>٢) بيتر كونزمان (وآخ): (م، س): ص١٨٩ بتصرف يسير. وحنا أسعد فهمي: (م، س): ص٢٣٩ بتصرف.

## المبحث الرابع رواد الحداثة

من أجل الحياة، وقوانين ثلاثة ثانوية هي:

أُولًا: قانون الملائمة بين الحي، والبيئة الخارجية.

ثانيًا: قانون استعمال الأعضاء، أو عدم استعمالها تحت تأثير البيئة.

ثالثًا: قانون الوراثة، وهو يقضي بأن الاختلافات المكتسبة تنتقل إلى الذرية على ما يشاهد في الانتخاب الصناعي، فالنظرية الداروينية آلية بحتة تستبعد كل غائية»(۱).

وهي نظرية قائمة على المبدأ الحسي والمادية الصرفة، وقد طبق داروين هذه النظرة المادية على الإنسان، فأصبح متسلسلًا عن نوع من القرود، ولا فروق كبيرة بينه وبين الحيوان على العموم، كما سبق توضيحه، وبذلك صار للإنسان تاريخًا طبيعيًّا، وبحسب كارين آرمسترونج: لم يرغب داروين في تدمير الدين، فقد ظل إيمانه في حالة تذبذب، وبخاصة بعد موت ابنته آني المأسوي، ولم تكن مشكلته الرئيسية مع المسيحية هي الانتقاء الطبيعي، بل مبدأ الخطيئة الميتة الأزلية (٢)، ومرة أخرى نعود لحديثنا الذي لا نمل من تكراره أن المسيحية منذ تحريف الكتاب المنزل، وهي السبب الرئيسي في هذا التضارب، والتناقض، والإلحاد المنتشر في المجتمع الغربي.

وفي المحصلة انتهى داروين في مسيرته إلى الاعتقاد به اللأدرية»، كما يبدو واضعا في فوله: «إن المسألة خارجة عن نطاق العقل، ولكن بوسع الإنسان أن يؤدي واجبه» (٢).

لقد شاعت نظرية التطور في شتى المجالات، وأصبحت المقياس الجديد للقيم، فالشيء الذي يمتدح، هو آخر ما وصلت إليه عملية التطور، وهو الحديث، والعصري، والمتقدم، والتقدمي، وأصبح الشيء المذموم هو القديم، والماضي، والمتحجر الذي ناخ عليه الدهر، وسبقه الزمن، لقد قوت فكرة التطور الاتجاه الإنساني الطبيعي،



<sup>(</sup>۱) انظر: يوسف كرم (م، س): ص٣٥٢.

 <sup>(</sup>۲) كارن أرمسترونج: مسمى البشرية (م، س) ص ۲۷۸ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) (م،ن): ص۲۵۵ بتصرف یسیر.

وأكدت على أن فكرة التقدم شيء لا مفر منه، وأصبح علم الأحياء، وعلم النفس يصبغ النظرة إلى الإنسان والكون، وفي جميع مجالات السياسة، والاقتصاد، والأخلاق، والاجتماع، كما شددت النظرية على أهمية الدور المنوط بالبشر حتى تنتهي هذه التغيرات إلى شيء ذي قيمة في ظل المبدأ الصراعي التطوري (البقاء للأقوى).

ولعل واقع الناسي أوربا ساعتها بعد الشورة الصناعية، والتغير المتسارع المستمر الذي رافقها في حقول العلوم التطبيقية، وبعد الشورة الفرنسية، والتغير المتسارع الدي رافقها في الحقل السياسي والمجتمعي هيئ الناس بقبول فكرة النشوء، والتطور، ورسخها في أذهانهم.

لقد أصبح الإنسان بعد داروين من نتاج الطبيعة بمقدار ما هو جزء منها، وأنه قد ارتفع إلى حيث هو الآن من أصل وضيع، وأنه حقق أعماله بعد كفاح مرير في بيئة معادية (۱).

و بعد داروين «أصبح من الممكن —حسب كارين آرمسترونج إنكار وجود الله دونما تحدي القرائن العلمية ذات الموثوقية الكبري للمرة الأولى، أصبح الشك، وعدم الإيمان خيارًا فكريًّا قابلًا للحياة يمكن الدفاع عنه» (٢).

ويلاحظ أنه بعدما طرحه داروين من أتباعه من لم يحبذ كلمة ملحد؛ لأنها توحي بالانحلال الأخلاقي، وفضلوا كلمة علماني، ومنهم من صرح بالإلحاد وافتخر به، ومنهم من فضل مسمي اللأدرية، ولكن الجميع متفق علي أن العلم رمز للتقدم، وأن الدين رمز للعالم القديم الذي لا بد أن يختفي، بل بعضهم سمى الدين بعلم الشر، وأنه ليس أمام الناس إلا أن يختاروا بين أساطير الدين وحقائق العلم، وأن الدين شرير وخطر، وأن العلم خير ومفيد (٢).

<sup>(</sup>٣) للتوسع يراجع: (ن، م) ص ٢٨٢ - ٢٨٨.



<sup>(</sup>۱) یراجع: راندال: (م، س): ج۲ ص۱٤۸ - ۱۹۲ بتصرف کبیر،

<sup>(</sup>٢) كارن أرمسترونج: مسمى البشرية (م، س) ص ٢٨٣ بتصرف يسير.

۱۳- نېتشه(۱):

لقد ورث نيتشه الأفكار المادية المنقولة عن المفكرين التنويريين، وبالأخص في نقد الدين والأخلاق، ولكنه طورها إلى نهايتها في الاتجاه النقدي الحاد، فقد «اعتقد أنه لا يوجد شيء اسمه المعرفة، وكل ما هناك ضرب من الخرافة والخيال، وأن الحقيقة لا تكتشف، بل تخلق أو تخترع (٢).

لقد وجَّه أفكاره نحو الاتجاه العدمي، والعدمية الأخلاقية بالذات، ومعناها: «التخلي الجذري عن القيمة، وعن المعنى "<sup>(7)</sup>، وكثيرًا ما يؤكد نيتشه على نسبية الأخلاق، وعدم قيمتها، وتاريخيتها وتناقضها، وقاس هذا الفهم على سائر الحقائق، فما «هي إلا أوهامًا نسينا أنها أوهام على حسب تعبيره "<sup>(1)</sup>.

فجعل من نفسه نصيرًا لمبدأ العدمية، وحصر تفكيره وجهوده في نقطتين: «أحدهما: نقد القيم الأخلاقية والدينية، والأخرى قلب هذه القيم بوضع إرادة القيوة للحل الأول» (٥)؛ لذلك نادى بضرورة إعادة تقييم جميع القيم، ويستلزم ذلك هدم المعتقدات المسيحية، والقواعد الأخلاقية على اعتبار أنها تزرع الخوف من الوصول إلى العظمة والقوة في قلوب الناس.

ولعل نيتشه في سياق حديثه عن الصراع ورث الفكرة ممن سبقه، وبالأخص هيجل، وماركس، وداروين، ولكنه حول الصراع الدارويني من أجل البقاء، أو الوجود إلى صراع من أجل العظمة، أو القوة، ف«طالب بمراجعة القيم، ونادى بعبادة الرجل



<sup>(</sup>۱) نينشه: (۱۸٤٤ - ۱۹۰۰) ابن قس لوثري، درس فقه اللغة، ثم أصبح أستاذًا لهذه المادة في مدينة بازل، ودرس اللاتينية واليونانية، تأثر كثيرًا بشوينهور، أكثر من نقد المسيحية، مال إلى التشاؤم والمدمية، أصيب بأمراض عدة، جملته يترك التدريس الجامعي في عام ۱۸۷۹م، ويعد عشر سنين انتهى به المرض إلى الشلل الكلي والجنون، فظل على هذه الحال حتى وافقه المنية.

ير اجع: يوسف كرم (م، س) ص٥٠٤٠٠٠، بيتر كونزمان (م، س) ص١٧٧ - ١٧٩، زوني ألفا (م، س) ج٢ ص١٢٥، طرابيشي (م، س) ص٦٧٧.

<sup>(</sup>٢) أ. وولف: (م، س): ص٧٤.

 <sup>(</sup>٣) بيـتر كونزمان (وآخ): (م، سس): ص١٧٧، ولورانس جين، كين شين: نيتشـه سلسلة أقدم لك، المشروع
 القومي للترجمة (٣٩٧)، القاهرة المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٢، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٤) بيتر كونزمان: (م، س): ص١٧٧ بتصرف يسير،

<sup>(</sup>٥) يوسف كرم : (م، س): ص٤٠٧.

العظيم»(۱)، أو الإنسان المتفوق «السويرمان» على حد تعبيره، بل اعتبر نفسه مبشرًا بقدومه والمخلص باسمه، فهو يرى الدنيا بمنظار أسود، ولكن الأمل معقود على ظهور السويرمان، ويتحدث عنه كما تتحدث الروايات الإغريقية عن الأبطال(٢).

وبذلك «وضع نيتشه فكرة السعادة التي تميز الأنوار موضع تساؤل»<sup>(٢)</sup>، وإمعانًا في نقد المسيحية، وسائر الأديان: أعلن نيتشه بكل صراحة موت الإله؛ حيث يقول: «لقد مات جميع الآلهة، فلم يعد لنا من أمل إلا ظهور الإنسان المتفوق» (١).

وأتفق تمام الاتفاق مع تحليل كارين آرمسترونج لفكر نيتشه حيث قالت ما ملخصه: «إن نيتشه تفحص قلوب معاصريه، ووجد أن الله قد توفي هناك، وأن تقدم العلم المذهل في الغرب قاد إلي تهميش الإله، فقد كان موت الله حقيقة، بمعني: أن إله المسيحية أصبح غير معقول، وأن ما بشر به كارل ماركس صار واقعًا معاشًا في عصر نيتشه، فقد أفل حضور الإله في حضارة الغرب، وإذا لم يتم العثور على مطلق آخر يحل محله سيصبح كل شيء مخلخلًا ونسبيًا، فإلى أين يتجه الغربيون، يعتقد نيتشه أن بوسع البشر مجابهة خطر العدم بأن يجعلوا من أنسهم آلهة، فبإمكان الإله الذي أسقطوه على أشياء خارجية أن يولد داخل روح بشرية، كسويرمان ( Ubermensch ) يضفي على العالم معني نهائيًا جوهريًا، والتحقيق ذلك علينا أن نتمرد ضد إله المسيحية الذي عين الحدود التي لا يستطيع الطموح البشري تجاوزها، وتسبب في اغترابنا عن أجسادنا ورغبانتا، وأضعفنا بمثال التراحم، ثم إن السويرمان سيطور من نفسه حتى يصبح البشر في مرحلة جديدة في النهاية آلهة» (٥).

مما سبق نفهم مرامي ما يرنو إليه نيتشه، كما نستطيع إدراك مغزى أقواله المتكررة مثل قوله: «إن الله افتراض، وأنا أريد ألا يذهب بكم الافتراض إلى أبعد

<sup>(</sup>٥) كارن آرمسترونج: مسمى البشرية (م، س) ص ٣٩١ – ٣٩٢ باختصار شديد .



<sup>(</sup>۱) بولاند بیروتی: (م، س): ص۸۲، د. کرین برینتون: (م، س): ص۲۹۳ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) أ. وولف: (م، س): ص٧٤ بتصرف.

<sup>(</sup>۲) أندريه ناتاف: (م، س): ص۱۲۰،

<sup>(</sup>٤) نیتشه: هکذا تکلم زرادشت، ترجمهٔ فلیکس فارس، بیروت: دار القلم، (دت، دط)، ص١٠٦٠.

مما تفترض إرادتكم المبدعة» (١٠). وقوله: «لقد مات الله، ونحن نريد الآن أن يحيا الإنسان المتفوق» (٢).

وكذا قوله: «لقد تجلى بهاء الإنسان المتفوق، يعني: في هذا الخيال الطارق، فما لى وللإلهة بعد»<sup>(7)</sup>.

وتتساءل بحق كارين آرمسترونج ماذا يحدث حينما يتصور الناس فعلا أنهم هـم الحقيقة الأسمى؟ بمعنى حينما يموت الإله كيف يكون شعور البشر آنذاك، بالتأكيد النتائج خطيرة مـن الذين تأثروا بأقوال نيتشه عـالم النفس سيجموند فرويد الذي رأى أن صوت العقل سيـؤدي في النهاية إلى إخماد صوت الدين، ورأى من الخطورة إجبار الناس على الإلحاد قبل الأوان؛ لأنه والحالتئذ سيؤدي إلى إنكار غير صحي، وانتهى إلى أن الدين مرض عصابي يقترب من الجنون، وأن منشأ الدين هو الضغوط النفسية التي تعكس مسار الإنسان التطوري، والدين ما هو إلا تحقيق رغبوي لنوازع غريزية غير واعية أو غير سويـة، وطقوس الدين وأساطيره تتمي إلى مرحلـة بدائية من تطور البشر، وإنه قد حان الوقت؛ كي نسمح للعلم بهدئة مخاوفنا بدلًا من الدين أ.

من هنا انتشرت أفكار نيتشه، والتي عمل على إذاعتها في أنحاء أوربا تدعيما للإلحاد، والفكر الحر، ولقد لاحظ العديد من الباحثين أن في إنكار نيتشه للقيم، وتأكيده على النسبية المطلقة، ورفضه لمبدأ الحقيقة، وإعلانه لغياب المعنى والغاية، وتأكيده على اللاعقلانية، إرهاصات تتجاوز الحداثة إلى ما بعدها مما يؤيد القول: بأن نيتشه يمثل نهاية الحداثة، وبداية ما بعدها، ويدل أيضًا على محورية فلسفته في الغربى بمختلف أطيافه، وتعدد ألوانه.



<sup>(</sup>۱) نیتشه: هکذا تکلم زرادشت (م، س): ص۱۱۱.

<sup>(</sup>۲) (م،ن): ص۱۱٤.

<sup>(</sup>٤) كارن آرمسترونج: مسمى البشرية (م، س) ص ٣٩٥ - ٣٩٧ باختصار شديد.

۱۶- جان بول سارتر<sup>(۱)</sup>:

لقد جاهر سارترية مذهبه الوجودي بالإلحاد وافتخر به، وألغى مبحث الأخلاق من ذاكرته الوجودية، إن «المشكلة في الفلسفة الوجودية (٢) أنها فلسفة تصدر عن الذات، وتُغلُّب الذات، والـذات فردية، وهي حرة إزاء الموقف الذي تتواجد فيه، وحريتها تتنافى مع أية معايير مسبقة، والأخلاق معايير مسبقة، وهي بالإضافة إلى ذلك معايير جمعية عامة، والـذات تتأبى على العام؛ لأنها فردية، وتتأبى على القوالب؛ لأنها حرة» (٢).

فالوجودية ترى «أن الوجود سابق على الماهية، أو أن الذاتية تبدأ أولًا» (1)، أي:

<sup>(</sup>٤) جان بـول سارتر: الوجودية مذهب إنسـاني، ترجمة عبد المنمم الحفني، القاهـرة: مكتبة راديو، طه؛ ١٩٧٧م، ص١١، ويراجـع: ريتشارد أبيجنانسي، أوسـكار ذاديت: الوجودية، سلسلـة أقدم لك، ترجمة حمـدي الجابري، مراجمة وتقديم وإشراف إمام عبد الفتاح إمـام، المشروع القومي، للترجمة (٦٩٢)، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٥، ص١٩٧٠.



<sup>(</sup>۱) جان بـول سارتر: (باريس ١٩٠٥م/ ١٩٨٠) فيلسوف وكاتب فرنسي تخرج مـن الإيكول نورمال العيا. ومجاز بالفلسفة، ربته أمـه بعد أن فقد والده سنـة ١٩٠٦م، فلقنته مبـادئ الكاثوليكية المحافظة، ويخ عـام ١٩١٦م تزوجـت أمه من جديد، ودخل جان بول إلى ليسيـه لاروشيل، تعرف إلى سيمون دي بوفوار عـام ١٩١٦م، ودُعـي إلى الخدمة العسكريـة عام ١٩٤٠، فوقع أسـيرًا، ثم أطلق سراحـه، بعدها توجه إلى التعليم، وأسس التجمع الديمقراطي الثوري، وساند الحـزب الشيوعي إلى يوم انتفاضة المجر عام ١٩٥٠م، وكانت له مواقف سياسية، عاش مع سيمون دي بوفوار كماشقين، ولم ينجب على الإطلاق، ويخ عام ١٩٥٩م، وكانت له مواقف سياسية، عاش مع سيمون دي بوفوار كماشقين، ولم ينجب على الإطلاق، ويخ عام ١٩٦٩م منح جائزة نويل، ورفضها، وتوقف إنتاجه التأليفي بعد سنة ١٩٦٨م؛ نظرًا لاعتلال صحته، مـن أهم مؤلفاته: الوجـود والعدم، الغثيـان، الذباب، البغـي الفاضلة، الشيطان والرحمس، الوجودية إنسانيـة، الأيـدي الوسخة، وعلى الممـوم يعد سارتر أول معشل للوجودية في فرنسـا، وزعيم الوجودية الإلحادية، يراجع: زوني إيلي: (م، س)، ج١ ص ٥٣٥، جورج طرابيشي: (م، س)، ص ٢٤٨٥.

<sup>(</sup>٢) الوجودية: أ- بالمنى الأعم إبراز الأهمية الفلسفية التي يرتديها الوجود القردي بمزاياه، وهي عودة إلى الوجود كما هو معطى، وشعور متزايد بالميث الذي يمكنه التوغل حتى في مذاهب صارمة، باختصار الحاجمة إلى مواجهة الوجودية أو الفلسفة الوجودية، ب- مذهب سارتر ويستمد المذهب اسمه من السمات التي تجمع في الوجودية أو الفلسفة الوجودية، ب- مذهب سارتر ويستمد المذهب اسمه من الأطروحة القائلة: «إن الوجود يسبق الجوهر»، وهو تعبير ميتافيزيقي عن الاعتقاد بالحرية المطلقة، التي تعتبر أن الكائن الحي والمفكر، إنما يضع نفسه بنفسه، على قدر ما تسمع له بعض المحدّدات المقررة من قبل، وهو على هذا مذهب إلحادي ينكر وجود الله ورسله وكتبه، ويؤمن أن الإنسان أقدم من كل شيء من قبل، وهو على هذا مذهب إلحادي ينكر وجود الله ورسله وكتبه، ويؤمن أن الإنسان أقدم من كل شيء في الوجود وبالحرية المطلقة. ج- وجودية مسيحية: مذهب مارسيل. يراجع: أندريه لالاند (م، س)، ج١ صـ ٢٨٧، د. حسين علي حمد: قاموس المذاهب والأديان بيروت، دار الجيل، ط١ ١٩١٩هـ ١٩٩٨،

<sup>(</sup>٣) د/ عبد المنعم الحفني: معنى الوجودية، القاهرة: مكتبة مدبولي، ط٢، ١٩٧٧م، ص٢٢١.

أن الإنسان يوجد أولًا، ثم يعرف فيما بعد، فالإنسان لا يجد معونة في الأرض تهديه السبيل، فهو يفسر الأشياء بنفسه كما يشاء، فهو محكوم عليه في كل لحظة أن يخترع الإنسان، فما الإنسان في فهم سارتر إلا ما يصنع نفسه، وما يريد نفسه، وما يتصور نفسه بعد الوجود، بمعني أوضح وضع سارتر مصير الإنسان بين يديه (۱۱)، وهذا يعود إلى فقدان الإيمان الديني، فالوجودية: «هي محاولة استخلاص جميع النتائج المترتبة على الإلحاد الشامل» (۲۰).

من هنا قال سارتر بعبثية الحياة: وعبارته المشهورة في رواياته المتعددة: «كل ما هو موجود وجد بدون مبرر، ويستمرفي الحياة من خلال الضعف، ويموت عن طريق المسادفة» (٢).

ويقول سارتر: «لكن الوجودية الملحدة، والتي أمثلها أنا تعلن في وضوح وجلاء تامين، أنه إذا لم يكن الله موجودًا؛ فإنه يوجد على الأقل مخلوق واحد، قد تواجد قب أن تتحدد معالمه وتبين، وهذا المخلوق هو الإنسان بمعنى أن وجوده كان سابقًا على ماهيته... إن الإنسان يوجد، ثم يريد أن يكون، ويكون ما يريد أن يكونه بعد القفزة التي يقفزها إلى الوجود، والإنسان ليس سوى ما يصنعه هو بنفسه، هذا هو المبدأ الأول من مبادئ الوجودية، (1).

وينتج عن ذلك الحرية الفردية المطلقة، أو كما يقول سارتر: «كل فرد وصيًّا على نفسه، مسئولًا عما هي عليه مسئولية كاملة»<sup>(ه)</sup>.

وتنتشر الملامح الإلحادية في كل المقولات الوجودية لسارتر، فمثلًا يتحدث عن مقولة السقوط فيقول: «وعندما نتكلم عن السقوط... فإننا نعني أن الله ليس بموجود، وأن علينا أن نستخلص لأنفسنا النتائج المترتبة على عدم وجوده، وأن



<sup>(</sup>١) د يوسف كرم : تاريخ الفلسفة الحديثة، القاهرة : دار المعارف، ص ٤٥٧ بتصرف يسير .

 <sup>(</sup>٢) فيلسب تودي، هــوارد ريد: سارتر، ترجمـة إمام عبد الفتاح إمــام، سلسلة أقدم لــك، القاهرة: المجلس
 الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٢م، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) فيلب تودي، هوارد ريد : (ن، م)، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٤) جان بول سارتر: الوجودية مذهب إنساني (م، س): ص١٤ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٥) (م،ن): ص١٥.

نستمر في استخلاصها حتى تمام النهاية»(١).

"فكل ما هو موجود وجد بلا مبرر، ويستمر في الحياة من خلال الضعف، ويموت عن طريق المصادفة» (٢).

ويـرى سارتـر «أن العلاقات بين البشر هـي أنماط من الصـراع الميتافيزيقي، حيث نجد أن كل شخص يحاول أن يلغي سواه، ويسلبه حريته من خلال تحويله إلى موضـوع، أو إلى شيء من الأشياء الموجودة في العـالم، وفي المقابل نجد كل شخص يدافع عن حريته، ويقاوم باستمرار عملية تحويله إلى موضوع» (٢٠).

ويلاحظ في هذا الصدد تركيزه على العنف، والجانب الثوري، وبذلك يكون متسقًا مع نظرته الصراعية السابقة الذكر، أي: النظرة إلى الإنسان باعتباره كائنًا مضادًا للإنسان، (۱).

ويؤكد على عدم وجود القيم في الواقع، فيقول سارتر: «إن الوجودية تقول: إن عدم وجود الله معناه عدم وجود القيمة المعقولة كذلك، وعدم وجود الخير بصورة مسبقة قبلية؛ لأن عدم وجود الله معناه عدم وجود وجدان كامل لامتناه يعقل ذلك الخير، وهكذا يصبح القول بوجود الخير، أو بوجوب الصدق والنزاهة، قولًا لا معنى له؛ لأننا نصير حيال وجود إنساني بحت لا دخل فيه لوجود الله، أو لقيم مصدرها الله، (٥).

وحسب سارتر في، فإن الإنسان خلق ليعيش لذاته، وليكون حرًّا كامل الحرية:

<sup>(</sup>٥) سارتر: الوجودية نزعة إنسانية (م، س): ص٢٠٠



سارتر: الوجودية نزعة إنسانية (م، س): ص٢٢.

 <sup>(</sup>۲) فيليب ثودي، هوارد ريد: سارتر سلسلة أقدم لك، ترجمة د. إمام عبد الفتاح إسام، المشروع القومي
 للترجمة (۲۹۸)، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١٠ ٢٠٠٢م، ص٧.

 <sup>(</sup>٢) أنطوني دي كرسبن، وكينيث مينوج: أعلام الفلسفة السياسية الماصرة، ترجمة د. نصار عبد الله،
 القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، مهرجان القراءة للجميع، مكتبة الأسرة ١٩٩٦م، ط١، ص١٠٢٥.

<sup>(</sup>٤) (م،ن): صـ ١٠٧ بتصـرف، وأيضًا ينظر: بيـتر كونزمان (وآخ): (م، س): صـ ٢٠٣ بتصرف، وفؤاد كامـل: فلاسفـة وجوديون، القاهـرة: الدار القومية للطباعـة والنشر (بط، بت) صـ ٥٢ وما بعدها بتصرف.

## المبحث الرابع رواد الحداثة

«إن الإنسان محكوم عليه بالحرية محكوم؛ لأنه لم يخلق ذاته، وهو حر؛ لأنه قد صار مسئولًا عن كل ما يفعل بمجرد أن تواجد في العالم»<sup>(١)</sup>.

وعلى كل حال فمما لا شك فيه أن هذه الأفكار وغيرها قد عززت من إمكانية الحداثة وما بعدها، وانتشارها في العالم الأوربي، وقد اقتصرت علي هذه النماذج؛ لأنها تظهر بصورة كافية - علي الأقل من وجهة نظري - معالم النشأة الحقيقة، والملامح العامة لفكرة الحداثة، فجملة المفكرين الذين تم عرضهم يعتبرون كهنة الحداثة وآباءها، ومن أفكارهم تطورت نفسها، وبنت فاسفتها.

<sup>(</sup>١) (م،ن): ص٦٦، ويراجع للمزيد: سارتر: الوجودية الإلحادية في أودين كوخ: آراء فاسفية في أزمة المصر (م، س): ص٦٦٦ وما بعدها، وإ. م . يوشنسكي: الفلسفة الماصرة في أوربا، ترجمة د. عزت قرني، الكويت سلسلة عالم المعرفة (٦٩٥)، ربيع أول ١٤١٢ه، سبتمبر ١٩٩٢م، ص٢٩٣٠ ويوسف كرم: (م، س): ص٥٧٠، د. أميرة حلمي مطر: فلسفة الجمال، القاهرة: دار الثقافة للنشر، ط٢ ، ١٩٨٤م، ص١٨٨ بتصرف.





# المبحث الأول

## أصول الأزمة الفكرية للحداثة

لعله من المفيد، في هذه الدراسة أن نستمع إلى الأصوات الغربية الناقدة لتيار الحداثة، وفي هذا خير شاهد على مقدار هذه البضاعة عند أهلها.

وهذه الرؤية الغربية النقدية تدل دلالة واضحة على بعد مهم في داخل الثقافة الغربية، وهو بعد النقد الذاتي، والمراجعة الدائمة للنتائج والمحصلات، وفي الحقيقة هذا مؤشر جيد على درجة الوعى من جانب هؤلاء الباحثين الغربيين الذيب تناولوا أصل ثقافتهم بالنقد، فكان هذا النقد بمثابة جرس الإنذار من مغية العواقب، والإعلان عن مزالق الخطر، ومركب الأزمات في البيئة الغربية، وكأن لسان حال هؤلاء النقاد يقول: إن هناك خللًا يجب البحث عن أسبابه وتداركه، وهو أمر محمود في جملته، وفي اعتقادى: أن الأمر يتوقف عن هذا الحد، حد التنبيه والإعلان، ولا يتعداه لطرح آفاق علاجية ناجعة تعالج أصل الداء، فهي تقف عن مرحلة التشخيص، فإذا خطر ببال أحدهم أن يتقدم خطوة إلى ساحة دائرة وضع الحلول، وكتابة الأدوية تراه -والحالة هذه- يتخبط في ظلمات بعضها فوق بعض، إذا أخرج يده لم يكد يراها، وعلى حد تعبير أحد مؤرخي الحضارات توماس برى: «فالقضية كلها قضية نظرة، ونحن الآن بالندات نواجه مشكلة؛ لأنه ليس لدينا نظرة مقبولة، فلا النظرة القديمة تؤدى دورها على الوجه السليم، ولا نحن تعلمنا النظرة الجديدة» (١)، وهذا يعود -في الأصل- إلى فقدان المرجعية الصحيحة التي يتحاكم إليها عند التنازع والاختلاف، ويئوب إليها الفكر عند حلول المتاهة، وقربان الضياع، وفي ذلك أعظم دليل على عدم قدرة العقل البشري على وضع المناهج، والأنظمة السديدة لهذه الحياة في استقلالية كاملة عن الوحى الإلهي.

ولعل في ذلك ترى حكمة الله تعالى واضحة جلية في حفظه لكتابه الكريم بنفسه

<sup>(</sup>۱) يراجع: روبرت م. أغروس، جورج ن. ستانسيو: العلم في منظوره الجديد، تر: د. كمال خلايلي. الكويت: سلسلة عالم المرفة، رقم ١٦٤ بتاريخ جمادي الآخرة ١٤٠٩، فبراير / شباط ١٩٨٩م، ص ١٥.



جل وعلا: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴾ [الحجر ١٠]؛ لأنه العاصم من التخبط في غياهب الظلمات والضابط لحركة الحياة في كافة مناحيها.

وعلي عادتي في هذه الدراسة من تقسيم الموضوع إلى أقسام، أو نقاط محددة يمكن التحدث عن أبعاد النقد الغربي لأصول الأزمة الفكرية للحداثة كالتالي: أولاً: الإقرار بأزمة الحداثة ،

سبق للفكر الغربي أن أقر بأزمة الكنيسة، وعايش هذه الأزمة، وكانت ردود الأفعال كثيرة، والتي منها نشوء فكرة الحداثة وتطورها بحسب مراحل الزمن، ثم يصل الفكر الغربي إلى الإقرار بأن الحداثة في أزمة، وأنها في ذاتها مشكلة عويصة تحتاج إلى حلول للخروج من حدود هذه الأزمة، بل عدوها أزمة الأزمات، وأساس المشكلات، فنسب النقاد إليها العديد من المآسي، والفواجع، والحروب العالمية، واعتبروها هي التي صنعت مجتمع المخاطرة، وقادت إلى التدمير، وأنها تحتوي في ذاتها على التناقض، وأنها من خلال آلية العولمة تريد أن تقذف بالجميع في دوامتها، وأزمتها الحادة.

ومن الغريب أنهم نسبوا إليها صناعة التدمير حتى لذاتها وأفكارها الخاصة بها، فهي تنادي بالقطيعة حتى مع مرتكزاتها وأسسها.

في هذا الإطاريقول مارشال بيرمان في دراسته الهامة «حداثة التخلف»: «فأن نكون من أبناء الحداثة التحلف»: «فأن نكون من أبناء الحداثة أو التحديث، يعني: أن نجد أنفسنا في بيئة تعدنا بالمغامرة، والقوة، والمتعة، والنمو، والقدرة على تحويل أنفسنا والعالم، ... كما أنه وفي الوقت نفسه تحمل تهديدًا بتدمير كل ما لدينا كل ما نعرفه، وكل ما نكونه إن البيئات والتجارب الحداثية، تخترق جميع حدود الأديان والأيديولوجيات» (۱).

ثم يصف هذا الناقد المناخ الذي تريده أو تصنعه الحداثة، فيقول: «إن الحداثة توحد البشرية كلها غير أن هذه الوحدة هي وحدة إشكالية وحدة تتصف باللاوحدة، فهي تقذف بنا جميعًا في دوامة التحلل، والتجدد، والصراع، والتناقض، والغموض،

<sup>(</sup>۱) مارشال بيرمان: حداثة المتخلف (تجربة الحداثة)، (ترجمة ) فاضل جتكر، قبرص، مؤسسة عيبال للدراسات والنشر، ط١، ١٩٩٣م، ص٧.



والألم الشديد بصورة أبدية، فأن تكون حديثًا، يعني: أن تكون جزءًا من عالم كل ما هو صلب فيه بتبدد، ويغدو أثيرًا» (١٠).

ويعترف – يبرمان – بكارثية المصير الحداثي، فيقول: «جميعنا… كل أنصار الحداثة، كنا ننساق باندفاع شديد في مسار مثير، ولكنه كارثي ومهلك على الصعيدين: الفردي، والجماعي، كنا بحاجة لأن نسأل: من نكون؟ وماذا نريد أن نصبح؟ وإلى أين مندفعون بهذه السرعة؟ وما هو الثمن البشري الذي سندفعه مقابل ذلك؟»(٢).

وأشار بيرمان إلى تأصل نزعة التدمير في السياق الحداثي حيث قال: «أرى الآن أنه — يقصد: الأسى – متأصلًا في الحياة الحديثة، فكثيرًا ما يكون ثمن الحداثة الجارية المتوسعة ممثلًا بتدمير ليس فقط جملة المؤسسات التقليدية – (ما قبل الحداثة) —، بلوهنا تمكن المأساة الحقيقة – وكل ما هومفعم بالحيوية، وزاخر بالجمال، في العالم الحديث نفسه (٢٠).

شم يقول في عبارة أقرب إلى التحسر والرثاء، وهي دالة على المعنى في ذات الوقت: «والآن يبدو في نظر العديد من الناس ذلك المسروع التحديثي الذي دام قرونًا كاملة من الزمن خطأ كارثيًا فاجعًا، وعملًا شريرًا يغطي الكون (1).

وفي إطار هذه الأزمة العامة، والتي عبر عنها بيرمان، يقول أحد النقاد: «إن الناحية السلبية للحداثة أنها تحمل العالم ما لا يحتمل» (٥).

وحول النتائج المتأزمة للحداثة، يقول أحد النقاد<sup>(۱)</sup>: «إن مآسي القرن العشرين بلغت مستوى فاق تصوراتنا، حتى لو كنا على وعي بها من الناحية المعرفية»<sup>(۷)</sup>،



<sup>(</sup>۱) (ن،م):ص٧.

<sup>(</sup>۲) (ن،م):ص۲۰۷.

<sup>(</sup>۲) (ن،م): ص۲۷٦.

<sup>(</sup>٤) (ن،م): ص٧٢.

 <sup>(</sup>٥) فرانك كايم: الحداثة وما بعد الحداثة، ترجمة: أحمد محمد حسن، مراجعة: د/ حامد أحمد غانم،
 مجلة الفن الماصر، فضيلة علمية محكمة، القاهرة، أكاديمية الفنون العدد ٢ شتاء ٢٠٠١م، ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٦) بيورن فيتررك: حداثة أم لا حداثة أم حداثات عدة؟ (م، س)، ص ٩١.

<sup>(</sup>٧) إليزد اير ما كنتاير: ينظر: هبة رؤوف: نوال السعداوي (م، س)، ص١٤٧.

من خطورة آثار الحداثة وفداحتها تشجع العديد من عقلاء الغرب بإعلان وفأة المشروع الحداثي ونهايته، يقول أحدهم: «إن الحداثة والاستنارة كمشروع يحرر الفرد، ويعلي من شأن العقل قد فشلت»، ويقول ناقد آخر: «لعل الأحداث السياسة الراهنة كافية لتبرهن على أن تجربة التحديث هي في الغالب تجربة مأساوية، بل صادمة بالنسبة لأولئك الذين يعانونها» (۱).

قلت: هذا أكبر شاهد على فشل المشروع -مشروع الحداثة- على لسان أهلها، ولو اكتفت هذه الدراسة بتلك النقول؛ لكان فيه الكفاية، ولكن من باب إقامة الحجة، ومن باب «من فمك أدينك» تسترسل الدراسة في الكشف عن الملامح الأساسية لأزمة الحداثة بشهود أهلها.

# ثانيا- أزمة الحداثة داخل الكنيسة الغربية:

لقد اتخذت الكنيسة الغربية مند البداية موققًا مضادًا للاتجاهات الحداثية، واعتبرتها طريقًا للإلحاد، وعلى هذا شكلت الحداثة أزمة عنيفة داخل المؤسسة الدينية الغربية، وفي هذا المجال اتخذت الكنيسة العديد من خطوط الدفاع ضد هجمات الحداثة، فأعلنت وأن العلوم التي تهاجم الوحي، هي من وحي الشيطان؛ لذا يجب منع قراءة الكتب الخبيثة التي تقع تحت الحرم (٢)، ومن أدوات مواجهة الكنيسة للحداثة ومشتقاتها صدور العديد من الخطابات البابوية التي تبطل المزاعم الحداثية، منها على سبيل المثال لا الحصر: الخطاب الرسولي للبابا بيوس التاسع (١٧٩٢ -١٨٧٨) صادر في ١/ ١٢ ١/ ١٨٦٤م المسمي بن كوانتاكورا والماسونية، والجمعيات السرية، والماسونية، والجمعيات السرية، والماسونية، والجمعيات السرية، والنبوة، والمعجزات من الأساس)، والعقلانية المعتدلة (ترى ضرورة وضع التعاليم والمعتقدات الدينية تحت سلطان العقل، وترى أن قرارات الكرسي الرسولي، واللجان الرومية تعوق التقدم الحر للعلوم)، والليبرالية الحديثة التي تطالب بالمعايشة مع الرومية تعوق التقدم الحر للعلوم)، والليبرالية الحديثة التي تطالب بالمعايشة مع

<sup>(</sup>٢) الأب جان كمبي: دليل إلى قراءة تاريخ الكنيسة، بيروت: دار المشرق، ط١ ١٩٩٤م، ص٣٤٧.



<sup>(</sup>۱) لـوي ديمون: الهويات الجماعيـة والأيديولوجية الشمولية وتفاعلهما في الواقع، ترجمة د. محمد سبيلا، (الكويت) مجلة الثقافة المالية السنة (٦) العدد (٣١) صفر ١٤٠٧هـ - نوفمبر ١٩٨٦م، ص٩ بتصرف.

الديانات الأخرى، والعلوم الحديثة، وحرية العقيدة، ورفض طلب العلماء بعدم تدخل رجال الدين في شئون الدنيا، كما رفض طلبهم بعدم تدخل الكرسي الرسولي ضد تقدم العلوم، والأبحاث العلمية، ورفض نقض القيم المسيحية، وأكد استقلالية الكنيسة أمام الدولة، واعتبر مهمة البابا الأولى كشف ومحاربة كافة الهرطقات، وكل الأخطاء المخالفة لعقيدة الكنيسة الكاثوليكية (١).

ولقد حرمت الرسالة البابوية (السلابوس Syllabus بوجه خاص، وبطريقة رسمية عددًا من النظريات المنتمية لعالم الحداثة، أيضًا أصدره البابا بيوس التاسع كملحق للخطاب المعنون «كونتا كورا» أكد فيه على عدم حرية العقيدة للأقليات غير الكاثوليكية، ورفض حرية الصحافة، والتعبير عن الرأي، وغير ذلك من البنود التي لاقت معارضة واسعة المجال مما جعل البابا يدعو إلى انعقاد مجمع مسكوني لإقرار هذه البنود، وإقرار عصمة البابا من الخطأ فيما عرف باسم «مجمع الفاتيكان المسكوني الأول»، وحاول هذا المجمع الفاتيكاني الأول أن يقوم بنوع من التوضيح العقائدي بخصوص علاقة العقل بالوحي (۲)؛ فعلى سبيل المثال ورد فيه ما يلي:

- ان قال أحد: بأن الوحي الإلهي لا يتضمن أي سر حقيقي بالمعنى العصري،
   بل بأن العقل إن حصل على تنمية لائقة يستطيع أن يفهم، ويبرهن جميع عقائد الإيمان، انطلاقًا من المبادئ الطبيعية، فليكن مبسلًا».
- ٢. «إن قال أحد: بأنه يجب معالجة المواد التعليمية الإنسانية بحرية؛ بحيث يمكن حتى إن تعارضت نتائجها مع التعليم الموحي به أن يعترف بصوابها، ولا يمكن أن تحترمها الكنيسة؛ فليكن مبسلًا».
- ٣. «إن قال أحد: بأنه يمكن أن يُجعل أحيانًا العقائد، التي تفرضها الكنيسة،
   بحسب التقدم الذي يحرزه العلم، معنى يختلف عن المعنى الذي فهمته



<sup>(</sup>١) يراجع :د زينب عبد العزيز: الحداثة والأصولية (م س)، ص ١٨١، ١٨٢ بتصرف.

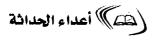
 <sup>(</sup>٢) الأب جان كمبي: دليل إلى قراءة تاريخ الكنيسة (م. س) ص٣٤٧ بتصرف.

الكنيسة، ومازالت تفهمه، فليكن مبسلًا  $(1)^{(1)}$ .

كما أصدرت لجنة التفتيش المقدسة الرومية العالمية بقيادة البابا بيوس العاشر في سنة ١٩٠٧م مرسوما يدعم القرارات السابقة يدعى بمرسوم ضد الحداثة Lamentabili (لامنتابيلي) أكد فيه على سلامة المعتقدات الكاثوليكية من اتهامات دعاة الحداثة والنقد الحديث للكتاب المقدس، وكذا صدر بعد ذلك في نفس السنة خطاب «بساندي كتبرير» للإدانة البابوية للحداثة، وتضمن الخطاب تفاصيـل الإجراءات الوقائية لحمايـة العقيدة الكاثوليكية مـن الانهيار والسقوط، وركز الخطاب على أن مشكلة الحداثة أنها تأتى على لسان مجموعات من رجال الكهنوت، وأبناء الإكليروس أنفسهم تتزايد بقوة، ونقتبس من هذا الخطاب العبارات التالية، يقول بيوس التاسع: «فقد حدد لنا يسوع كواجب أساسي أن نحافظ على أمانة الإيمان التراثي ضد التجديدات اللغوية الجاهلة، وضد تناقضات العلم الزائفة، ولا شك في أن مثل هذه اليقظة لم تكن مطلوبة من الشعب المسيحي من قبل، فلقد صادف أعداء الجنس البشرى، ورجال يتحدثون لغة مضللة، يتفوهون بعبارات جديدة مغرية هي نتاج الغلط، وتؤدى إلى الغلط، لكن ينبغي علينا الاعتراف بعبارات جديدة بأن العدد قد تزايد بشكل غريب في الأزمنة الأخيرة، وأعداء صليب يسوع المسيح يجاهدون بفن جديد مبتكر، ومخادع لإلغاء الطاقات الحيويـة للكنيسـة... والأمر الذي التي يتطلب منا أن نتحدث بـلا تأخير، وهو أن صناع الخطأ لا يجب علينا أن نبحث عنهم اليوم بين أعدائنا الملنين إنهم يختبئون في نفس قلب الكنيسة وبداخلها، وهذا هو ما يدعو للأسى والقلق... إن الخطر اليوم يكمن في نفس أحشاء الكنيسة، وفي عروقها؛ لذلك تأتى ضرباتهم عنيفة قوية؛ لأنهم يعرفون أين يوجهونها «<sup>(۲)</sup>.

من المعلوم أن هذه المواجهة الحادة بين الكنيسة والحداثة ترجع في أصلها إلى

<sup>(</sup>۲) یراجع: د زینب عبد العزیز: (م س)، ص ۲۱۲، ۲۱۲ بتصرف یسیر.





١) يراجع في قرارات المجمع الفاتيكاني الأول (١٨٦٩-١٨٧٠م) ما يلي:
 أ- الأب جان كمبي: (م، س) ص٢١٣.

ب- الأب جرفيــه روميــج اليسوعي (تقديم): الإيمان الكاثوليكي، نصوص تعليمية صادرة عن السلطة الكسية، ترجمة: الأب صبحى حموي اليسوعي، بيروت، دار المشرق، ط١، ١٩٩٩م، ص٥١، ٥٢.

أن -الحداثة - أخضعت العقيدة اللاهوتية لميزان العقل، والعلم الحديث من جراء معاناة العلماء، والشعوب الغربية من تسلط الكنيسة وجبروتها، وأيضًا لعدم قبول المنطق العقلي، والبرهان العلمي للعديد من أصولها العقدية، وبذلك زالت الهيمنة الكنسية، وفتحت أبواب النقد على ما مختلف أنواعه تجاه النصوص المقدسة.

لقد «قدمت الحداثة تفسيرًا للكتاب المقدس من خلال عدسة التاريخ الإنساني، وليست من خلال عدسة النص المقدس» (۱۱) ، ولهذا حاربتها الكنيسة على كل صعيد، وكما تقول كارين أرمسترونج: «إن التحيز العقلاني للعالم الحديث جعل من الصعب أن لم يكن من المستحيل على عدد متزايد من المسيحيين الغربيين أن يقرروا دور الأساطير وقيمتها؛ ولذلك كان هناك شعور متنام أن حقائق الدين يجب أن تكون واقعية، وكذلك ظهر خوف عميق من أن النقد الأعلى سيخلف وراءه فراغًا خطيرًا، فإذا قمت باستبعاد معجزة واحدة، فسيتطلب الاتساق رفضها كلها، ولذلك يتساءل راعي كنيسة لوثرى:

إذا لم يمض يونس ثلاثة أيام  $\frac{2}{3}$  بطن الحوت، فهل يكون يسوع قد قام فعلا من القبر $^{(7)}$ .

من هنا كانت المخاوف الكبيرة من قبل رجال الكنيسة تجاه الحداثة ومفكريها.

ولكن انتصارات الحداثة والعلمنة في البيئة الغربية، وانهزام الكنيسة في المعركة كما بينت بوض وح سابقًا ساعد فيما بعد على ظهور ردود أفعال كثيرة، من أهمها ظهور الحركات الأصولية (٢)، والأصولية كمصطلح يطلق في الأصل على «الاتجاهات الدينية المتشددة في مسائل العقيدة والأخلاق، والمؤمنة بالعصمة الحرفية للكتاب المقدس سواء العهد القديم، أو العهد الجديد، والمقتنعة بأنه يحتوي على توجيهًا؛ لجمل الحياة بما في ذلك الشئون السياسية، وخاصة النبوءات التي تشير إلى أحداث لجمل الحياة بما في ذلك الشئون السياسية، وخاصة النبوءات التي تشير إلى أحداث

<sup>(</sup>٣) الأصولية: الاعتقاد بضرورة العبودة إلى الماني الحرفية للنصوص المقدسة، وقد نتشأ الأصولية كرد فعل على التحديث والترشيد، مع الإصرار على تقديم الإجابات القائمة على الإيمان، والدفاع عن التقاليد بالرجوع إلى مبررات تقليدية. يراجع: أنتوني غدنز (م، س)، ص ٧٣٧.



 <sup>(</sup>١) جورج م. مارسدن: كيف نفهم الأصولية البروتستانية والإيفانجليكية، ترجمة: نشأت جعفر، القاهرة:
 مكتبة الشروق الدولية، ط١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٥م، ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) كارين أرمسترونج: تاريخ الكتاب المقدس (م، س)، ص١٤٦.

مستقبلية تعود إلى استعادة إسرائيل، والعودة الثانية للمسيح»(1).

وعلى هذا فالأصولية حركة دينية نشأت ضد الحداثة، ونظرية التطور بدعوى أنهما تهزان الأسس الإنجيلية»(٢).

فمصطلح الأصولية مصطلح مرتبط بالكنيسة أولًا وآخرًا نبتت أساسا كرد فعل كاثوليكي ضد التطور السياسي – الثقافي الناجم عن الثورة الفرنسية –، وعصر التنوير، والحركة الشعبية النامية في اتجاه الحداثة، والاسم مشتق من شدة تمسك أنصارها بحرفية المقيدة والأصول العقائدية الأساسية.

وية عام ١٨٩٩م كتبت مجلة الحضارة الكاثوليكية الصادرة تحت إشراف الفاتيكان تقول: «إن المبادئ الكاثوليكية لا تتعدل بمرور السينين، ولا بتغير البلد، ولا بسبب الاكتشافات الجديدة، ولا حتى بسبب المنفعة، إنها دائمًا نفس التعاليم التي قالها المسيح، والتي أعلنتها الكنيسة، وعُرفها البابوات والمجامع، والتي رعاها القديسون، ودافع عنها المختصون، ومن الأفضل الأخذ بها، كما هي أو تركها كما هي، ومن تقبلها بكل تمامها وصرامتها، فهو كاثوليكي، ومن يوازن، ويتذبذب، ويتأقلم مع الزمن ويتساهل، فيمكنه أن يطلق على نفسه أي اسم شاء، لكنه لن يكون أمام الله وأمام الكنيسة إلا عاصيًا خائنًا «(٢).

لقد انتشرت هذه الحركة في صفوف الكنيسة الكاثوليكية والبروتستانتية على السواء، فلقد عرفها أحد الأساقفة الكاثوليك بأنها: «كنسق عام ترمي إلى إعادة تشكيل، أو تحديد كافة مجالات الحياة وفقًا للكاثوليكية»، وفي إحدى الموسوعات الفرنسية (موسوعة كييه الصادرة عام ١٩٦٩م) تعني: «مذهبًا لبعض علماء

 <sup>(</sup>٣) يراجع: د. زينب عبد العزيز: الحداثة والأصولية (م، س) ص ٧٥، ٧٦.





<sup>(</sup>١) د/ يوسف أحمد الحسن: الاتجاهات الصهيونية في الحركة المسيحية الأصولية في الولايات المتحدة الأمريكية، رسالة دكتوراه في قسم العلوم السياسية -كلية الاقتصاد والعلوم السياسية جامعة القاهرة، بإشراف أ.د/ إبراهيم درويش، ١٩٨٨، ص١١.

وقد نشرت بواسطة مركز دراسات الوحدة العربية بعنوان: البعد الديني في السياسة الأمريكية تجاه الصراع العربي الصهيوني: دراسة في الحركة المسيحية الأصولية الأمريكية، بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، سلسلة أطروحات الدكتوراه (١٠)، ط١، ١٩٩٠م، ص١٠١٠.

<sup>(</sup>٢) مراد وهية: المعجم القلسفي (م، س) ص٧٩، ٧٦.

اللاهوب البروتستانت المتمسكين بأصول العقيدة على عكس الحداثيين، ويؤمنون بتنزيل النصوص الإنجيلية (١).

وعلى حد توصيف المستشرق الألماني المعاصر فريتس شتيبات (٢) للأصولية بأنها تجمع بين اتجاهات ثلاثة، وهي:

أ- الشمولية: وهي مفهوم مأخوذ عن الكاثوليكية، وتعبر عن وجهة النظر التي تقول: بأن جميع الأسئلة التي تطرحها الحياة الخاصة والعامة تتوافر الإجابات عنها في العقيدة، أو بالأحرى في تعاليم الدين، أو الأيديولوجية.

ب-النصوصية: أي: الـرأي القائـل بـأن النصوص المقدسة ينبغـي ألا تمس، وينبغى أن تفهم فهما حرفيًّا أو لفظيًّا.

ج- الانحياز المطلق: أي: رفض أي مناقشة للمبادئ التي يعتنقها الأصولي، والتعصب تجاه أي وجهة نظر أخرى مخالفة»<sup>(٢)</sup>.

والأصولية الكاثوليكية ترفض الاتجاهات الحداثية من الأساس، وتؤكد على خلو المقيدة المسيحية من الأخطاء، وعلى خلو المقيدة المسيحية من الأخطاء، وعلى الإيمان الحرفي للكتاب المقدس، وترجع انتشار الفجور، والخمور، وكثرة الجرائم، وزيادة نسب الطلاق، وقلة رواد الكنائس من جموع الشعب، ونشوب الحروب، والصراعات إلى فتنة الحداثة.

ومن خلال الواقع التاريخي يمكن القول بأن الأصولية البروتستانتية شاعت، وانتشرت في الولايات المتحدة الأمريكية متمركزة حول نقاط خمسة أساسية، وهي: «اعتبار النصوص الإنجيلية نصوصًا منزلة الإيمان بألوهية المسح؛ والإيمان بمولده



<sup>(</sup>۱) يراجع: (م،ن) ص٧١، ٧٢.

<sup>(</sup>٢) من مواليد ١٩٢٣م، في مدينة كيمنتز بألمانيا، العميد الأسبق لمهد العلوم الإسلامية بجامعة برلين الحرة من ١٩٦٩م إلى ١٩٦٨م، والأمين العام السابق لجمعية الاستشراق الألمانية، رئيس بعثة معهد جوئة لتعليم اللغة الألمانية في القاهرة من سنة ١٩٥٥م إلى سنة ١٩٥٩م، مدير المعهد الشرقي التابع لجمعية الاستشراق الألمانية في بيروت من أكتوبر ١٩٦٦م إلى سبتمبر ١٩٦٨م، له المديد من البحوث والدراسات والمقالات عن التاريخ العربي الحديث، والتاريخ الإسلامي براجع في ترجمته: فريتس شتيبات: الإسلام شريكًا، دراسات عن الإسلام والمسلمين، ترجمة د. عبد الفقار مكاوي، الكويت، عالم المعرفة (٢٠٢)، صفر ١٤٢٥ه - أبريل ٢٠٠٤م، ص٢٠٥٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: فریتس شتیبات: (م، س) ص۹۹، ۸۰.

العذري؛ والإيمان بمعنى، وأهمية الفداء في وفاة يسوع، والثقة يقينًا في عودة المسيح قريبًا؛ ليحاكم البشره(١٠).

أو بتفصيل أكثر هي تؤمن بمعتقدات، وأشياء، وأحداث جرت في الماضي، ومن أهمها:

١- اختيار الله لليهود كشعب مفضل ومختار.

٢- اختيار فلسطين كمكان لعبادة الله، وموقع لملكة إسرائيل.

٣- معاقبة الله لليهود لمخالفتهم تعاليمه.

٤- ومع ذلك فإن الله لم يخلف وعده لشعبه المختار.

٥- أرسل الله المسيح لإنقاذ العالم، وقد رفضه اليهود في ذلك الوقت.

#### وكذلك معتقدات وأحداث قادمة، وهي:

أن خطة الله تتضمن العودة الثانية للمسيح للتبشير بملكة الله.

 ٢٠ أن ذلك مشروط باستعادة إسرائيل كشعب مختار لأرضها الموعودة من أجل تمهيد المكان للمجيء الثاني للمسيح.

- آن أنشاء إسرائيل ١٩٤٨م، ووجود القدس كاملة تحت الحكم الإسرائيلي
   لأول مرة منذ أكثر من ألف عام، أبرز الإشارات الدالة على أن العودة
   الثانية على وشك الحدوث.
- اعتبار كل الأشخاص، والمجموعات، والدول التي تعارض وتناهض إسرائيل أعداء الله؛ لأنهم يعيقون النبوءات التوراتيمة (٢)، وهذه السمات انطبقت بصورة تفصيلية على الحركات الأصولية في الكيان المسيحي.

ومن اللافت للنظر مدى التقارب الواضح لهذه الحركات مع الاتجاهات الأصولية اليهودية، والتي قامت في الأصل كردة فعل يوصف بالشدة والقوة ضد حركة التنوير داخل الديانة اليهودية، ولعل هذا يفسر لنا بوضوح سر الدعم الكامل للحركة الصهيونية العالمية من قبل اليمين المسيحي الأمريكي، وكيف أن الأصولية المسيحية ترسخ وتعزز كل ما يمكن لليهود في فلسطين، فالشأن عقيدة قبل أن يكون سياسة ساعد على ذلك أن الحركة الأصولية في الولايات المتحدة، «وثيقة الصلة

<sup>(</sup>٢) د/ يوسف الحسن: (م، س) ص١٠ – ١٢ بتصرف يسير.



<sup>(</sup>۱) (ن،م): ص۷۳.

بمواقع صنع القرار السياسي والاجتماعي في الولايات المتحدة، كما أن كثيرًا من هذه الحركات قد عززت مواقعها في أوساط المجتمع الأمريكي عمومًا؛ باستخدامها وسائل الاتصال الإلكترونية والتلفازية بصورة خاصة خلال العقود الأربعة الماضية (١٠).

و ما حدث في النصرانية من جمود وتطرف أدى إلى تطرف من نوع آخر لقد حدث مثله في صفوف الديانة اليهودية، ومن الضروري هنا التذكير بأن اليهود قد أثروا في حركة التنويسر الغربية، ومن ثم في حركة الحداثة، ولقد كان للحركة الماسونية أثرها في تدعيم الثورة الفرنسية، وتدشينها لمبادئها الثلاثة، وكذلك في نشر أفكارها في أرجاء القارة الأوربية، ورغم ذلك فإن ظهور حركات دينية يهودية تطالب بالإصلاح الديني، وبضرورة مسايرة الفلسفات، والعلوم الحديثة، والعمل على تحكيم العقل، ونظريات العلم في المقولات الدينية أقول: إن ظهور مثل هدنه الحركات كان بتأثير بالغ بحركة التنويس، والتحديث الغربي في الأساس، وبالفعل ظهرت حركة التنوير اليهودية وقد سبقت الإشارة إليها ، والتي سميت بوالهمكالاه بمعنى النهضة، واليقظة، والتفهم على يد موسى مندلسون (٢٠).

<sup>(</sup>٢) موسى مندلسون بن مناحم، ولـد في ديسوى -ألمانيـا، في المبتمبر ١٧٢٩م، ومـات في برلين ٤ يناير ١٧٨٦م وكان يعمل محاسبًا وتاجـرًا يعد مـن أهم مفكري التنويـر اليهودي، يراجـع د/ عبد الوهاب المسـيري الموسوعة الموجـزة: اليهود واليهودية والصهيونيـة، القاهرة: دار الشـروق، ط١، ٢٠٠٣م، ج١ ص٢٥٣-٢٥٩، وانظـر حسن ظاظا: الفكر الديني اليهودي أطواره ومذاهبه، دمشق، بيروت، دار القلم، الدار الشامية، ط٤، ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩م، ص ٢٥٠.



<sup>(</sup>١) أنتوني غدنز: علم الاجتماع (م، س)، ص٥٠٩.

وحول الأصولية البروتستانية يراجع بصفة خاصة: جورج م. مـا رسدن: كيف تفهم الأصولية (م، س) ص١٠ وما بعدها، وأيضًا التحليل الدقيقة لهذه الظاهـرة في الولايات المتحدة: يراجع: خوسيه كازانوفا: الأديان العامة في العالم الحديث (م، س) ص٢٠٥ وما بعدها، وكذلك في الدراسة التأصيلية لهذه الحركة يراجع: جورجي كنمان: الأصولية المسيحية في نصف الكرة الغربي، الجزء الأول في الدعوة والدعاة، بيروت بيسان للنشر، ط١، ١٩٩٥م، وأيضًا الدراسة التحليلية التي قام بها: جيل ليبل: ثأر الله، الحركات الأصولية الماصرة في الديانـات الشلاث، ترجمة: نصير مـروة، قبرص، ليماسـول: دار قرطبة للنشـر، والتوثيق، والأبحاث، ط٢، ١٩٩٨م، ص٢٠ – ١٥٠، ١١٣–١٥٥.

وعن رؤية النظر الحداثية لأخطار الأصولية المسيحية ينظر: كيمبرئي بلاكر (تحرير): أصول التطرف اليميني المسيحيي في أمريكا ترجمة: هبة رؤوف، تأمر عبد الوهاب، مراجعة: هبة رؤوف القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، طبقة خاصة لمكتبة الأسرة بالتعاون مع المشروع القومي للترجمة المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠٠٦م، ص٢١ - ٩٠.

لقد أرسى موسى مندلسون حركة التنوير اليهودية الهسكلاه التي «قدمت اليهودية الهسكلاه التي «قدمت اليهودية كديانة عقلانية مناسبة للحداثة، فعلى جبل سيناء كشف الله عن نفسه من خلال نظام قانوني، وليسس مجموعة من العقائد، وهكذا يعني الدين اليهودي بالأخلاقيات فحسب، ويترك العقل حرًّا بالكلية» (١).

لقد كان دعاة هذه الحركة «يؤمنون بالعقل، وتقبل الواقع التاريخي، ومن هذا المنطلق هاجموا التراث الديني المغرق في الغيبية، والتخلف، واللاتاريخية كفكرة المسيح الملك من نسل داود الذي سيأتي لجمع شتات المنفيين، ويعود بهم إلى صهيون (٢)، ويحطم أعداء إسرائيل، وأسطورة العودة، كذلك حولوا فكرة جبل صهيون إلى مفهوم روحي على غرار المدينة الفاضلة التي لا وجود لها»(٣).

وهي بذلك تصبح تحولًا كبيرًا في بنية العقيدة اليهودية، ويعتبر بعض الباحثين أن سبب هذا الأمر هو اقتناع هؤلاء الدعاة من اليهود أن السبيل الأوحد أمام اليهود في الغرب للخلاص من معاناة حياة الاحتقار، والمذلة، والصغار، هو الانصهار المطلق في الحداثة الأوروبية، والخروج من حياة العزلة، وحياة الغيتو<sup>(1)</sup> المغلقة، واللحاق بركب الحضارة الغربية، والاندماج في حركة التنوير، وذلك بالدعوة إلى دين إنساني، وأخلاق عالمية، تسقط من الاعتبار خطوط التمايز بين الأديان، وتبشر بالمساواة للجميع، (9).

ومـن أجـل الوصول إلى هـذه الغايات الحداثيـة وضعت الحركـة مجموعة من المبادئ العامة التي سارت عليها، والتي من أهمهما ما يلي:

 <sup>(</sup>٥) د/ عرفان عبد الحميد فتاح: الفكر الديني الماصر وتحديات الحداثة، مجلة إسلامية المعرفة (بيروت)
 السنة السابعة، المدد (٢٦) خريف ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م، ص٣٣ بتصرف.



<sup>(</sup>۱) كارين أرمسترونج: تاريخ الكتاب المقدس (م،س) ص ١٣٩٠.

<sup>(</sup>۲) صهیون: نسة ترجع إلى جبل صهیون بأرض فلسطین.

 <sup>(</sup>٣) عبد المجيد همو: الفرق والمذاهب اليهودية منذ البدايات، مراجعة إسماعيل الكردي، بيروت: الأوائل، ط٢٠،
 ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م، ص١٩٠٠ وأيضًا انظر: د/حسن ظاظا: (م. س) ص٢٦٤٠.

<sup>(</sup>٤) الجيتـو: لفظ يعبر عن حالات العزلة اليهودية من خلال وجودهم داخل الجيتوات القسرية في أوربا ابتداءً من أواخر عصر النهضة، وهي أحياء خاصة كانوا يسكنونها وحدهم منعزلين عن المجتمع.
يراجع: د. عبد الوهاب المسيري: الموسوعة الموجزة... (م، س) ج١ ص٥٦٥.

أ- الإيمان الكامل والقناعة التامة بتعاليم حركة التنوير الأوروبية، ونتائج الكشوفات العلمية الحديثة، والنزعات الإنسانية ذات المضامين العالمية، والأخلاق الفطرية التي يدركها العقل الإنساني باستقلال عن الوحي.

ب- الأخذ بنتائج ومستلزمات المنهج الوضعي في الدراسات التاريخية، ومن ثم القول بتاريخية التوراة، وتاريخية الأحكام الشرعية باعتبارها أحكامًا لا تنسجم مع مطالب الحياة الحديثة.

ج- الدعوة إلى الانصهار التام، وغير المشروط في حضارة الغرب المسيعي وثقافته، وإسقاط المظاهر الدالة على خصوصية الهوية اليهودية، أو الإدعاء بمقولة الانتخاب الإلهي لبني إسرائيل، وعقيدة انتظار المنقذ الإلهي المخلص لبني إسرائيل، وإبطال سنة الاختتان اليهودية، وأحكام الحلال والحرام من المأكولات...،(١).

# يقول د. عبد الوهاب المسيري،

«ويمكن القول: بأن جوهر مشروع اليهودية الإصلاحية محاولة نزع القداسة عن كثير من المعتقدات الدينية اليهودية، ووضعها في إطار تاريخي، وذلك حتى يتسنى التمييز بين ما هو مطلق متحرر من الزمان والمكان، وبين ما هو مطلق متحرر من الزمان والمكان، وبين ما هو نسبي ومرتبط بهما، وهي عملية نجم عنها تضييق نطاق المطلق، والمقدس، وتوسيع نطاق النسبي حتى يتمكن أعضاء الجماعات اليهودية من المشاركة في الإيمان بالمطلقات القومية، والمادية في مجتمعاتهم الحديثة.

ولذا، عدَّل الإصلاحيون فكرة التوراة، فهي بالنسبة لهم مجرد نصوص أوحى بها الإله للعبر انيين الأولين، ولذا يجب احترامها كرؤى عميقة، ولكنها يجب أن تتكيف مع العصور المختلفة، (٢).

وعلى هذا فهي دعوة لإفقاد الشريعة سلطتها الإطلاقية، والأخذ بمعطيات، وروح العصر كنموذج إرشادي في أمور الحياة، وهو الأمر الذي تطور فيما بعد



 <sup>(</sup>ن، م): ص ٣٣ وما بعدها، وأيضًا د/ علاء الدين حسين رحال: الاتجاهات الإصلاحية في اليهودية والمسيحية والإسلام، مجلة «التجديد» ماليزيا: مجلة فكرية نصف سنوية، تصدرها الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا، السنة (٨) العدد (١٥) يناير ٢٠٠٤م - محرم ١٤٢٥هـ، ص١٠٠، بتصرف.

٢) د. المبيري: الموسوعة ... (م، س) ج١ ص١٤٨٠.

في الحركة اليهودية الليبرائية، والتي تنطلق من أن الإنسان هو المرجع لا العقيدة الدينية، فالعهد القديم في وجهة نظرها مجرد اجتهاد بشري، وليس وحيًا إلهيًا، ومن حق كل يهودي أن يدرس العقائد والممارسات اليهودية، ثم يختار ما يحلو له منها، فاليهودي هو الذي يحدد شكل اليهودية التي يؤمن بها، ويحدد مكوناتها»(١).

وهكذا تمثلت حركة الأنوار اليهودية خط حركة التنوير الأوروبية، وكانت لها ملامحها وآثارها، من ضرورة نشر الديمقراطية، والتعليم العلماني، «فقد كان دعاة التنوير يرون أن التعليم العلماني السبيل إلى تحديث اليهود، ودمجهم، وعلمنتهم» (٢).

بالإضافة إلى الدعوة إلى الاختلاط بين الجنسين، والزواج المختلط، وإقامة الشعائر باللغات القومية، والفصل بين الدين اليهودي، والقومية اليهودية، (بمعني: أن الهوية القومية اليهودية غير مرهونة بالديانة)، والخروج من الجيتو، والتحرر من سلطان الحاخامات فرالهسكلة، تُعتق من وصاية الحاخامات، وتحضر الأذهان للخروج من الغيتو، (7).

وأكدت الحركات التنويرية والعلمانية والإلحادية اليهودية على ضرورة الإيمان بالقيم الإنسانية، ومبادئ الديمقراطية، والانفتاح على ثقافات الأمم الأخرى، وغير ذلك من القيم العلمانية (١٠).

فكان من رود الأفعال على هذه الحركة الحداثية المنفحتة على روح العصر -كما يقولون- ظهور الحركات الإصلاحية الداعية إلى التوفيق بين الحداثة، والتعاليم الدينية مع رفض الذوبان والانصهار في الثقافة الغربية المسيحية، ومع المطالبة

<sup>(</sup>٤) للمزيد حول حركات التنوير والعلمانية والإلحاد اليهودي براجع: اليهودية رؤية في الصراع بين العلمانية والدين: يعقوب ملكين، ترجمة: د أحمد كامل راوي، مراجعة د. عبد الوهاب وهب الله، تقديم د. زين العابدين أبو خضرة، القاهرة، نشر مركز الدراسات الشرقية بجامعة القاهرة، سلسلة الدراسات الدينية والتاريخية، العدد (٢٣). ط١، ٥٠٠٠م، ص ١١ وما بعدها.





<sup>(</sup>۱) (ن،م): ج۲ ص۱۵۰.

<sup>(</sup>٢) عبد الوهاب المسيري: (م، س) ج١ ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) جيل كبيل: ثأر الله... (م، س) ص١٥٩. وما بين القوسين من كلامي للتوضيح.

بضرورة التميز بين ما هو ثابت، وأصيل، وموحي به في اليهودية، وبين ما هو عرضي، وثانوي، ومتغير يمكن تجاوزه وإلغاؤه، وخططوا لمحاربة الحداثيين اليهود بخطط وطرق عديدة منها وجوب الهجرة من أماكنهم، وعدم الاختلاط بهم، فرارًا من الضياع، وحفاظًا على الدين.

بالإضافة إلى الاتجاه الأصولي الرافض رفضًا مطلقًا للحداثة ومعطياتها، ولفلسفة التنوير وتعاليمها، وعُرِّفت الأصولية اليهودية بأنها: «الإيمان بأن الأرثوذ كسية اليهودية، القائمة علي التلمود البابلي، وبقية الكتابات التلمودية، ومجمل الشريعة اليهودية ما زالت صالحة، وسوف تظل كذلك أبدًا، وأن مرجعية الكتاب المقدس نفسه ترجع للتفسير الصحيح له في التلمود» (١).

وقد أكدت هذه الحركة الأصولية، أو هذا الاتجاه الأرثوذكسي على ما يلي: أ- التشديد على أنه لا حياة روحية ذات مضمون، يرتجي لليهودي خارج التعاليم التوراتية، والتقاليد المتبعة التي يجب توكيدها أولًا، وأخيرًا باستمرار.

ب- الاعتقاد الراسخ في التوارتين المدونة، والشفوية، وباعتبارها معًا وحيًا إلهيًا لا يتطرق إليهما، ولا علم يطلب أو يتبع من خارج نطاقهما.

ج- إن الدعوة إلى التجديد للانسجام مع روح العصر، ومطالبه في زمن سمته التحولات المتسارعة، ومن غير التزام بقواعد ضابطة ومحكمة تحدد المقصود من التغيير، وتحدد مجاله جهد عبثي لا ينتهي إلا إلى نتائج مدمرة، لا يمكن التنبؤ بمخاطرها» (٢).

وعلى هذا فقد حدثت إدانة كاملة من جانب الاتجاهات الأصولية لهذه لحركة التنوير اليهودية «فقد أدان اليهود الصراطيون (الأرثوذكس) حينها هذه الأيديولوجة إدانة ضارية؛ إذ رؤوا فيها ابتعادًا عن الشريعة» (٢)، وقالوا: «بما أن اليهودي المؤمن



<sup>(</sup>۱) إسرائيل شاحاك /نورتون ميزفينسكي: الأصولية اليهودية في إسرائيل، ترجمة: ناصر عفيفي، القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، ط١ ، ٢٠٠٤م ، ج١ ص ٣٢ بتصرف يسير جدًّا .

 <sup>(</sup>۲) د/ عرفان عبد الحميد فتاح: (م، س) ص ۲۷، وأيضًا د/ عبلاء الدين رحال (م، س) ص ۲۵، ۵۰، بتصرف.

<sup>(</sup>۲) جيل کپېل: (م، س)، ص١٥٩.

يعـرف بملائمة، وموافقة العقد الذي أمضنياه مع الله مـن سيناء، فإنه لا يستطيع أن يقيم في الحداثية الدنيوية»<sup>(١)</sup>.

وأخذت هذه الحركات الأصولية بالتضييق على دعاة الحداثة، والإصلاح في شئون الحياة الدينية لليهود، ومن باب معالجة الأمور ظهرت الحركات الكثيرة المناهضة داعية إلى الخلاص اليهودي بالمعنى القديم من إقامة وطن قومي يجمع اليهود، وبناء الهيكل، وغير ذلك من المعتقدات القديمة مع الأخذ بالوسائل العلمية، والتحديث، والعلمنة بالقدر الذي يخدم الحركة. فالخلاصة: الحداثة نتجت من خلال أزمة المؤسسات الدينية في الغرب (اليهودية والنصرانية)، وفي حين أن أصحابها أرادوا لها أن تكون طوق النجاة من مشكلة الدين في الغرب، صارت هي بذاتها بداية أزمة جديدة، بمعنى: أنها رفضت الدين، ولم تحل مشكلة التدين في العداثة علي العالم الغربي، أي: لم تكن بديلًا مقنعًا للإنسان الغربي بحيث تجيب الحداثة علي الأسئلة الدينية التي تشغل عقول البشر، وهذا ما تراه مفصلًا في موضوع الأزمة الوحية.

# ثالثًا، الحداثة والأزمة الروحية،

لقد أفضت منظومة الحداثة إلى صناعة أزمة روحية على مستوى الفرد والجماعة، في الكيان الغربي، وهذه هي النتيجة الطبيعية لهذه المنظومة، فلا غرابة في الأمر.

وحقيقة إن الاعتراف بهذه الأزمة الروحية أمر منتشر في المناخ الغربي، وهذا يدل على أن الجانب الروحي من غير المستطاع إخماده في النفس البشرية، فهو مكون رئيسي من مكوناتها، والفطرة غالبة غير مغلوبة،

وفي عبارة دالة يقول أحد الباحثين الغربيين: «لقد نسينا في نشوة التقدم المادي أننا نملك، أيضًا حياة داخلية، وعقلًا، وروحًا... لقد تركناها في جوعها أنها تطالب، وستطالب غدًا بإلحاح؛ بأن تؤخذ بالحسبان من جديد»(٢).

 <sup>(</sup>۲) رينيه مويغ - إديزاكو إيكيدا: شرق وغرب: حوار في الأزمة المعاصرة، ترجمة: عيسى عصفور، سلسلة
 دراسات ظسفية (۱۹). دمشق: منشورات وزارة الثقافة السورية، ط۱۹۹۰م، ص۲۲.



<sup>(</sup>١) جيل كبيل: ثأر الله... (م، س)، ص١٦٠.

لقد أثبت التقدم العلمي وجود قوة تتحكم في حواسنا المادية، وتسيطر على سائر تصرفاتنا، ووجود الجانب الروحي، فالإنسان باعتراف علماء القرن العشرين مكون من جسم وروح بعد أن سيطرت النظرة الحداثية القديمة القائلة بعدم وجود إلا المادة والقوانين الطبيعية، فمن خلال نظرية النسبية، وما تلاها من نظريات علمية تقوضت النظرية القائلة: إن الكون مادة، وأن الزمان والمكان لا يفنيان، فأكدت فيزياء القرن العشرين على أن الفكر يقوم بدور جوهري في الكون، وإني أشارك أستاذ الفلسفة روبرت م. أغروس (١)، وأستاذ الفيزياء النظرية جورج ن.ستانسيو (٢) تعجبهما حيث قالا: «قلوقًد للمادية أن تصادف نجاحًا في أي مكان لتوقع لها المرء أن تتجح في مجال دراسة المادة ذاتها» (٢). لقد أبطل العلم الحديث النظرة الحداثية القديمة التي تقول: بأن العقل البشري لا يستطيع أن الحديث النظرة المحداثية القديمة التي تقول: بأن العقل البشري لا يستطيع أن التوجهات الحداثية إلى تفسير تصرفات الإنسان بلغة الغريزة، والفسيولوجيا، التوجهات الحداثية والكمياء، والفيزياء، وغير ذلك من التوجهات المادية.

فالنظرة الجديدة تفترض وجود عنصرين جوهرين في الإنسان: الجسم والعقل، وتؤمن بوجود الروح (1) يقول أحد علماء الفيزياء: «إن العقيدة الأساسية للمذهب المادي هي أن الحقيقة كلها تكمن في المادة، وهذا الرأي كان مقبولًا بعض القبول في آخر القرن الماضي غير أن أمورًا حدثت في هذه الأثناء تكذب هذا الرأي «كما أعلن الفيزيائي فيرنر ها يزنبيرغ (6) أن الفيزياء الذرية المعاصرة قد نأت بالعلم عما كان يتسم به من اتجاه مادى في القرن التاسم عشر (1).

وفي مقال بالغ الأهمية في هذا الشأن قد اعتمد على نتائج الاستقصاء العالمي



<sup>(</sup>١) أستاذ الفلسفة في جامعة سانت أنسيلم، دكتوراه في الفلسفة من جامعة لافال بكندا.

أستاذ الفيزياء النظرية ورئيس قسمي العلوم والرياضيات في ماجدلين كوليج، دكتوراه في الفيزياء
 النظرية من جامعة ميشيفن بالولايات المتحدة الأمريكية .

<sup>(</sup>٣) رويرت م. أغروس، جورج ن.ستانسيو: العلم في منظوره الجديد، ( م، س ) ص ٢٣.

<sup>(</sup>٤) (ن،م): ص١٩ – ٢٢.

 <sup>(</sup>٥) فيزيائي ألماني من واضعي نظريــة الكم، عمل أستاذًا للفيزياء بجامعة ليبتزيغ، ومنح
 جائزة نوبل في الفيزياء لمام ١٩٣٢م لأبحاثه في الفيزياء النووية، ونظرية الكم .

<sup>(</sup>٦) (ن،م):ص١٦.

للقيم، والمعتقدات، أوضح مدى تعمق الحاجة إلى الجانب الروحي حيث يُخلُص المقال إلى تقرير الآتي: «إن الحاجة إلى إيجاد إجابات عن الأسئلة الروحية المتعلقة بحقيقة الوجود، وماهية المستقبل (لماذا نحن هنا؟ وإلى أين نحن ماضون؟) لا نتلاشى، وتموت في المجتمع ما بعد الصناعي، فمن الأرجح أن تبقى الاهتمامات الروحية دائمًا جزءًا من التطلع البشري.

وفي الحقيقة يثبت استقصاء القيم العالمية ازديادًا قويًّا في اهتمام الناس، بمسألة معنى وجدوى الحياة، في معظم المجتمعات الصناعية المتطورة»<sup>(١)</sup>.

وفي سياق الفقر الروحي الناتج عن فلسفة الحداثة، يقول أحد النقاد: «إنه بالرغم من إنجازاتها السياسية والاجتماعية، تركتنا الحركة الإنسانية فقراء ثقافيًا، ومفلسين روحيًا، فالإله ميت، وتم التأكيد على أن القيم الأخلاقية والروحية نسبية تمامًا، ومصاغة اعتباطيًا، فلا تجد النفس والروح عزاءً، ولا زادًا، وراحت العلاقات الشعبية، والأوامر التقليدية تضعف وتنهار، والفردية النرجسية متفشية، ونجد الحضارة الغربية نفسها منزلقة بإصرار نحو الانحلال، (٢).

وعن الحيرة التي أصابت مجتمع الحداثة، يقول أحد النقاد الغربيين: «ورُحل الحداثة هم نحن تعبون من الحركة التي لا تكف، التي فرضها عليهم التطور عبر قرنين، ولنا أمل في الخلود قليلًا إلى بعض الراحة... وهل يمكن القول بأنه لا توجد راحة سوى في النوم؟ وأن القلق الإنساني أصبح منذ زمن طويل يجري جوفيًا ملازمًا لعالمنا.

 <sup>(</sup>٢) ديفيد تريس: في مقال له ب: مجلة الفكر العربي (بيروت) معهد الاتحاد العربي، ترجمة: هيثم فرحت،
 العدد (٢٨) السنة (١٨) ربيع ١٩٩٧م، ص١٩٤٤.



 <sup>(</sup>۱) ويسن إي بايكـر - رونال إنجل هارت: تحـرى المصرنة للقيم النقليدية، من يغشـى دونالد ماكدونالد؟
 ترجمة: د. عدنان جرجس، مراجعة، د. خالد الثوري (الكويت) مجلة الثقافة العالمية، العدد ۱۱۰ يغاير، فبراير ۲۰۰۲م، ص۷۷.

<sup>-</sup> واستقصاء القيم العالمي بعد أضخم تحقيق أنجز حتى الأن بالنسبة لإحصاء المواقف، والقيم، والمنقدات حول العالم، وهو حصاد دراسة للقيم، والمنقدات الموجودة في خمسة وثمانية مجتمعًا، دامت لمدة عقدين من الزمن، من ١٩٨١ - ٢٠٠١م، بإشراف معهد البحوث الاجتماعية، جامعة ميشيغان، وعنوانه على شبكة http://wrs.isr.umich.edu

نحن في الغرب أمامنا ثورة علينا إتمامها، وهذه الثورة لا تتمثل في إنجاز نظام سياسي، وإنما روحي، فلن يفيد بشيء بكاؤنا على أزمة التنوير، ولابد من القبول بأننا وصلنا اليوم إلى نهاية العصر المؤسس للقوة الغاشمة»(١).

وية أسلوب ساخر يقول أحد النقاد: «إن عصرنا مهما قيل عصر مؤمن متدين، وربما كان أكثر تدينًا من جميع العصور الأخرى، وكل ما في الأمر أنه لم يجد بعد الإله الذي يمكن أن يعبد مه (٢٠).

وما أصدق تحليل إريك فروم (<sup>٢)</sup> للأزمة الروحية من جراء الحداثة حيث يقول: «وأما اليوم فإن انعدام الإيمان، إنما هو تعبير عن اليأس، والاضطراب الشديد» (١٠).

ولهذا كان القلق والتوتر أكبر إضرازات العصر الحداثي: «إن القلق سمة من أوضح سمات عصرنا بدون أي ريب» (°).

وتؤكد الإحصائيات على كثرة حوادث الانتحارية العالم الغربي: «لقد اتسم العالم الخربي: «لقد اتسم العالم الحديث بالكثير من الظلمات، والحيرة، وفقدان القداسة، وربما أيضًا بزيادة هائلة في عدد المرضى العصبيين والانهيارات العصبية في عصرنا، وفي استطاعتنا أن نتعقب ذلك عائدين إلى فقدان الإيمان بوجود أية خطة غاية، أو خطة لمسار العالم، (1).

 <sup>(</sup>٦) ولترستيس: الدين والعقل الحديث: ترجمة: إمام عبد الفتياح إمام، القاهرة: مكتبة مدبولي، ط١٠.
 ١٩٩٨م، ص١٢٠٠.



 <sup>(</sup>١) جان ماري جونيو: نهاية الديمقراطية، ليبيا: الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلان، ط١، ١٤٠٥هـ
 - ١٩٩٥م، ص١٧٨، ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) دينيه هويغ (وآخر): (م، س) ص٢٢ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٣) ولد في ألمانيا ١٩٩٠م، ثم هاجر إلى الولايات المتحدة، واشتغل بالتدريس في جامعات المكسيك والولايات
 المتحدة، كان أستاذ العلم في جامعة نيويورك، نقل في أواخر حياته إلى سويسرا، ومات عام ١٩٧٩م، وله
 العديد من المؤلفات منها: المجتمع السليم، أغلال الوهم، ثورة الأمل.

إريك فروم: الإنسان لنفسه، ضمن: أدريين كوخ: آراء فلسفية في أزمة العصر، ترجمة: محمود محمود،
 القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية بالاشتراك مع مؤسسة فرانكلين للطباعة والنشر (نيويورك)، ط١٠،
 ١٩٦٣م، ص١٩٦٠.

<sup>(</sup>٥) رينيه مويغ: (م، س)، ص٧٤.

وبفقدان الغذاء الروحي السليم تعمقت المطالب المادية البحتة في النفس الغربية، يقول جان ماري بيلت (1) في دراسة هامة في هذا الصدد: «وأبدى معاصرونا دأبًا عجيبًا على التعويض عن فقدان مركزهم الروحي بالعودة إلى حيوانيتهم وسط جو من الصخب والابتهاج، وارتفع شأن الجسد، وأصبح العمل على استمراره عملًا مجزيًا، وراجت سوق الصور العارية، وغدت الثياب تلتصق بالأجساد لتبدي مفاتهاه (1)، ومن المكن أن تربط بسهولة بين هذه النتائج وبين الأصول الحيوانية للإنسان حسب المزاعم الدارونية، ويعلل المفكر الغربي أريك فروم كثرة الانتحار كثير في المجتمعات الغربية إلى الإحساس بفشل النظام الحياتي، فيقول: «الانتحار كثير للإحساس بأن الحياة فاشلة، كالتاجر حين يعلن إفلاسه» (1).

لقـد أحـاط اليأس والشعـور بالإحباط، أو كمـا يسمى «الاغـتراب» (1) بمجتمع الحداثة بصورة واضحة، فحقًا: «في حقبة الحداثة عانى الفرد المعاصر من إحساس مخيف بالعزلة واليأس، وبإدراك للانقطاع الهائل عن الماضي» (٥).

# رابعًا: الحداثة وأزمة القيم:

لقد تفاقم في المناخ الحداثي هجر الأخلاق الإنسانية الرفيعة، ويحق القول؛ بأن مجتمع الحداثة فارغ من الأخلاق، والقيم النبيلة في الجملة، فمنظومة الحداثة تخلومن الأخلاق تمامًا، إلا أخلاق المنفعة واللذة -إن صح التعبير-، وهذا واضح من خلال الحروب العالمية التي نشأت في أحضان المذهب الحداثي، وما تطور منه، وفي هذا يقول روبرت آرتيجاني: «إن الحرب قد كشفت اللثام عن التصدع المعيب





<sup>(</sup>١) أستاذ البيولوجيا النيابية وعلم العقافير -جامعة متيز- فرنسا.

 <sup>(</sup>۲) جان هاري بيلت: عودة الوضاق بين الإنسان: والطبيعة، ترجمة: السيد محمد عثمان، الكويت: عالم المرفة المدد (۱۸۹) ربيع الأول ۱٤١٥ه - سبتمبر ۱۹۹٤م، ص٢٥٠.

 <sup>(</sup>٢) إريك فروم: المجتمع السليم، ترجمة: محمود محمود، سلسلة الفكر المعاصر، القاهرة مكتبة الأنجلو
 المصرية، ط١، ١٩٦٠م، ص١٩١٠.
 وللمزيد عن ظاهرة الانتحار في المجتمعات الحداثية، انظر: جان ماري جونيو: (م، س)، ص٨٠.

<sup>(2)</sup> الاغتراب: هو الحالة السيكو اجتماعية (النفسية الاجتماعية) التي تسيطر على الفرد سيطرة تامة تجعله غريبًا وبعيدًا عن بعض نواحي واقعه الاجتماعي. انظر: دينكن ميشيل: معجم علم الاجتماع، (م،س) ص٢٠، ومراد وهيه: المجم الفلسفي (م،س)، ص٠٠٨.

<sup>(</sup>٥) ديفيد تريس: (م، س)، ص١٣٩ - ١٤٤.

-والنقص الخطيرية العلم الحديث المتفكك عن القيم -، فلقد أتاح لنا العلم المعرفة، وراح يجعل منا عمالقة تكنولوجيين، لكنه لم يقدم لنا إرشادًا أخلاقيًا، مخلفًا إيانا أقزامًا في الأخلاق، غير أنه بانفكاك القيم عن الواقع تكون باكورة فكر القرن العشرين قد فتحت الباب لعربدة أيديولوجيا لا كابح لها»(١).

لذلك أفصح هانز كينغ (٢) في إعلان عالمي عن الواقع الأخلاقي المتردي في ظل منظومة الحداثة، فيقول في أسى وحسرة: «عالمنا اليوم في محنة وكرب السلام يفوتننا... والكوكب يتعرض للدمار... والجيران يعيشون في خوف... نعم نحن نشجب سوء استفلال أنظمة الأرض البيئية... نحن ندين الفقر المعيق لفرص الحياة... نحن نشجب الفساد الاجتماعي لدي الأمم.

إننا نؤكد على اشتمال التقاليد الدينية على قيم تعد بحق جوهرها ولبها، وتشكل أساسًا لمنظومة خلقية على مستوى الكون... (١)، وفي الحقيقة أن أزمة الأخلاق هذه أزمة متشعبة، ولها من الآثار الواضحة على المستوى الفردي والجماعي؛ لذلك يرى أحد الباحثين «أن الاستنارة قد قتلت الإنسان؛ لأن النسبية، والفردية، وهدم الكيانات القرابية، مع ما يضاف إليها من نمو للمدن، والحياة المدنية، قد أدى إلى وجود المسافة الاجتماعية بين الأفراد، تلك المسافة التي سمحت بالقسوة، وأثمرت الحروب العالمية، ووصمتها بالإبادة، والتطهير العرقي في العقود المختلفة، وأن الحداثة أفرزت تحول الظاهرة الإنسانية من مجتمع مترابط إلى مجتمع تسود فيه (قيم من غير أخلاق)، أو (أخلاق من غير قيم)، أيها شئت (١).

إن انعكاسات الأزمة في المنظومة الحداثية قد شملت كل شيء، فمن ضمن ذلك



<sup>(</sup>۱) روبرت آرتیجیانی: (م،س)، ص ۱۲۶.

 <sup>(</sup>۲) فيلمسوف سويسري معاصر، صاغ بيان بعنوان: «نحو أخلاق عالمية» إعلان عالمي، ووقع عليه ۲۰۰ باحث لاهوت في مؤتمر عالمي للأديان، بشيكاغو من ۲ - ٤ سبتمبر ١٩٩٣م.

 <sup>(</sup>٣) هانــز كينــغ: نحو أخلاق عالمــة... إعلان عالمي صادر عــام ١٩٩٢م -مجلة التسامــح - فصلية فكرية إسلامية، سلطنة عمان، مسقط: وزارة الأوقاف والشئون الدينية، السنة (٢) صيف ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م، ص٥٨.

<sup>(4)</sup> zygmunt Bauman, l.fe in fragments: Essay silpost modern morality, oxford; Black well, 1995.

انظر: هیه رؤوف (م، س) ص۱٤٧، ۱٤٧.

أن نظام العمل، وأوقات الفراغ في المجتمع الحداثي تعبر عن أزمة قيم واضحة؛ فلقد أصبح العمل «مجرد وسيلة للحصول على المال» (١) ، وقد سبقت الإشارة إلى مشكلة الأرق باعتباره المشكلة الأساسية للعمال في النموذج الحداثي مما نتج عنه العديد من الظواهر المرضية، كما هو معلوم.

بالإضافة إلى أنه في ظل غياب منظومة صالحة للقيم في الإطار الحداثي، أصبحت مجالات العمل مفتوحة، لأي عمل يدر ربحًا بفض النظر عن نوعه، واتجاهاته الأخلاقية، وبذلك انتشرت الأعمال المنافية للأخلاق الحسنة في نطاق العمل الحداثي، ومن الأمثلة البارزة على ذلك انتشار الاتجار في المخدرات، وكذلك في مجالات الدعارة باختلاف أشكالها وأنواعها(٢).

وأما عن أزمة الفراغ في المجتمع الحداثي، فيقول إريك فروم: «لقد اقتضى نظام العمل الحديث الإقلال من ساعات الاشتغال، والإكثار من أوقات الفراغ للموظفين والعمال» -ثم يتساءل-، «فهل هيأنا لهم ما يشغل هذا الوقت الفائض بما يفيد أو ينفع إنهم يقتلون الوقت في لهو لا يجدي، ويتسرب الملل إلى نفوسهم، ويتثاقل عليهم الزمن في سيره» (").

وهـذا الملـل المتسرب إلى النفوس، وكذلك الشعور بثقل الزمـن في مسيرته مع عـدم الإيمان بحيـاة أخرى. هو الذي يقـود إلى اللهو الحداثي مـن أوسع مداخله؛ بحيـث يخـترع تحويل الأشيـاء إلى أدوات للمتعـة العبثية، واللهـو الخبيث من أجل تصريـف الملل، وإذهاب الهم، وفي هذا الإطار يقـول فروم: «إن السينما، والراديو، والمتلفزيون، والمباريات الرياضية هي حيل، ومخارج يهرب إليها المرء من واقعه» (١٠).

وسماها جاك ألول بـ«عالم الإلهاء، وتقديس، وعبادة النجوم والأبطال»، واعتبر

<sup>(</sup>٤) (ن،م): ص ١٥.



<sup>(</sup>۱) إريك فروم: (م، س) ص١٣٦،٧٦١

 <sup>(</sup>۲) يراجع في مسألة تجارة المغدرات وتهريبها: أمير سالم (وآخ): خرافة التنمية (م، س) ص٧٧، ويراجع
في مشكلة الدعارة بشتى أصنافها: منظمة الصحة العالمية: الإيدز، جنيف: نشر منظمة الصحة العالمية
(سويسرا) ط١، ١٩٩٤م، ص٨٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) إريك فروم: (م، س) ص٨.

المباريات الرياضية مجرد تسلية، وخداع، وإيهام، وحيل حواة اجتماعية تمارس على الأفراد $^{(1)}$ .

إن الناظر إلى مجمل النظام الحدائي في جده ولعبه، وفي عمله ولهوه، يطالع -عيانًا - صناعة لمجتمع الاستهلاك، وهو ما عمقته، وعززته، ووصلت به إلى نهاياته القصوى تطورات الحداثة؛ وصولًا إلى ما بعد الحداثة والعولة.

ومفهومٌ أن هذا ضار بالقيم إلى أقصى حد، لذلك يقول فروم: «إن طريقتنا في الاستهلاك تنتهي بنا، حتمًا إلى نهم لا يشبع، وجشع لا يقنع... إن إنسان العصر الحديث جشع، فاغر فاه لابتلاع ما تعرض السوق يجمع منه ما استطاع، ولا يكتفي بجمع ما يستغله، ويفيد منه فعلًا» (٢).

وية عبارة أوضح يقول أحد الباحثين: «لقد عرف واحضارتنا، وهم محقون في ذلك، وكأنها حضارة استهلاك... حضارة تستهلك... تبتلع... وتستنفد في العالم المحيط بنا الموارد التي تشبع حاجات جسدنا، بل شهواته ورغباته... فالغذاء أولًا، ثم الرفاه، ثم إنقاص المجهد، وأخيرًا ملذات الحواس الملذات التي تشغل أوقات الفراغ بشؤون الجنس... وهذا وحده يدل الآن على انحراف خطر، وعلى انحطاط الجانب الإنساني.(٢).

وهذا يدل دلالة واضحة على الفراغ القيمي الذي ملا أجواء المناخ الحداثي.
وهذا التوتر القيمي يؤكده الدكتور ديفيد كورتن<sup>(1)</sup> حيث يصف هذه الأزمة
وتداعياتها، بأنها كفيلة لإخراج وصف الإنسانية عن عالمنا المعاصر، فكأنه عالم
الفاب؛ بلريما عالم الغاب أرحم من عالم الحداثة، فيقول: «نحن نعيش في عالم
يعاني من أزمة واضحة (عالم التغير الغير إنساني)، والتدهور في النظام البيئي،
والتوتر العنيف في النظم الاجتماعية» (٥٠).

 <sup>(</sup>٥) ديفيد كورتن: خرافة التنمية أو السوق العالمي لتجارة الجوع، إعداد وترجمة: أمير سالم، علاء غنام، القاهرة، نشر مركز الدراسات والمطبوعات القانونية لحقوق الإنسان، ط١، ١٩٩٤م، ص٦٢.



<sup>(</sup>١) جاك ألول: خدعة التكنولوجيا (م، س)، ص٢٥٦، وكذلك ص٤٣٨، ٤٣٩.

 <sup>(</sup>۲) إريك فروم: (م، س)، ص٩٩ - ١٠١، وكذلك له: الإنسان بين الجوهر والمظهر: (م، س)، ص٤٧.

<sup>(</sup>۲) رينيه هويغ: (م، س)، ص۲۹.

<sup>(</sup>٤) رئيس ومؤسس منتدى الشعبوب والتنمية، ومستشار الوكالة الدولية للتنمية، وهو عضبو سابق في جامعة هارفرد، حاصل على دكتوراه في ظاسفة العلوم من جامعة ستانفورد، وهو أيضًا مستشار لمؤسسة فورد.

وفي ذات السياق نجد إريك فروم يتباكى على القيم الإنسانية والاجتماعية التي سادت في فترة العصور الوسطي، وأطلق على منظومة العلاقات الإنسانية والاجتماعية في مجتمع الحداثة به العلاقة السوقية «أي: الخالية من نظام قيمي سليم، فهي قائمة على البعد المادي النفعي فقط، فلا تنظر بمنظار الرحمة، بل بمنظار العملة، وتشبع الجسد، وتجيع الروح، وهو تحليل جيد في بابه حيث يقول: «وعلاقة الإنسان الحديث بأخيه الإنسان، ليست العلاقة بين الإنسان وأخيه الإنسان، وهذا الفصل الذي حدث بين الإنسان وأخيه الإنسان قد انتهى بفقدان تلك الروابط الاجتماعية العامة التي تميزت بها العصور الوسطي، إن المجتمع الحديث يتألف من أفراد كل منهم غريب عن الآخر تربطهم معًا مصالح.... (۱). هذه الغربة التي عبر عنها إريك فروم يشعر بها كل من تمثل مبادئ الفكر الحداثي غربًا وشرقًا .

إن هـذه القيم الحداثية -إن صح التعبير-هبطت بالكيان الإنساني إلى مكان سحيق، وغيرت من صورة التكريم السامي الذي أراده الله تعالى لهذا الجنس البشري.

يتابع إريك فروم تحليله للصورة الحداثية فيقول: «فبينما أمس كان الإنسان سيدًا على الطبيعة، بات عبدًا للآلة التي صنعها بيده، وبرغم كل ما عَرَفَ عن المادة، فهو على جهل فيما يتعلق بالمشكلات الهامة الأساسية، الخاصة بالوجود لبشرى: ما الإنسان؟ وكيف ينبغي له أن يعيش؟

وكيـف يمكن إطـلاق الطاقات الجبـارة الكامنة فيـه واستخدامهـا استخدامًا منتجًا؟ وأمست فكرة التقدم ذاتها وهمًا صبانيًا.»<sup>(٢)</sup>

ويمكن القول: بأن أصل تفاقم مشكلة القيم في مجتمعات الحداثة، القول بالنسيبة في مجال القيم والأخلاق، أي: القول بعدم وجود حقيقة خلقية ثابتة علي الإطلاق، فالأخلاق متطورة متغيرة علي الدوام، فما يراه البعض عيبًا وقبيحًا هو ذاته عند البعض الأخرى عين الحسن، والكل يعد صحيحًا، وعلي ذلك فقد

<sup>(</sup>٢) إريك فروم: الإنسان لنفسه (م، س) ،ص١٨٢.



<sup>(</sup>١) إريك فورم: المجتمع السليم (م، س)، ص١٠٧٠.

تسببت هذه الرؤية النسبية في إيجاد مشكلات لا حصر لها، وعلى رأسها أنها أنتجت مجتمعًا تسود فيه اللأخلاقية، يقول أحد الباحثين: «اعتبر ممكن الخطأ في النسبية الأخلاقية... والقائلة: بأنه لا توجد حقيقة أخلاقية كلية واحدة تكون معيارًا تحكم بواسطته على كل تنوع في المعتقدات الأخلاقية (۱)»، وينسب لها بعض الباحثين صناعة المنصرية، أو على الأقل في بعض صورها حيث يقول: «توجد صورة أو شكل عميق من العنصرية متضمن في النسبية الثقافية، حيث يؤدي الإنكار المطلق للحقيقة العامة، والقيم العالمية إلى إنكار الطبيعة المشتركة بسهولة بين المشاركين في نقافات مختلفة (۱).

من ناظة القول: إن هذا الفساد القيمي والأخلاقي يرجع في أصله لغياب الدين عن المسرح الحياتي، فالحداثة قامت على دعائم الفكر الحر - كمفهوم غربي -، وهـو ينبع من رفض الإله، أو رفض تعاليمه، أو كما قال أحد الدارسين: «يولد الفكر الحر من تمرد على الله سبحانه وتعالى، الذي يعتبر حينذاك الظلمة العليا، لا يصبح المرء مفكرًا حرًّا إلا بالتجديف<sup>(۱)</sup> أولًا»

فلما فسد المعتقد في الإله فسدت الحياة الخلقية؛ لأن الأخلاق الحقة لا تكون إلا في ظل الإيمان بالله تعالى، ومن جراء ذلك انبجست الأزمة في مجال القيم في كل الاتجاهات والمواقع.



<sup>(</sup>۱) وولترستيس: (م، س)، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٢) جورج لارين: (م، س)، ص ٨٧.

<sup>(</sup>٣) التجديف: في الأصل بمعنى الشتيمة والنميمة، ويقصد به في الكتاب المقدس كلام غير لائق في شأن الله وصفاته (مزمور ١٧٠ - ١١ )، وأشيماء ٥٠ - ٥٧، رؤيا ١٦: ٩، ١١، ٩ : ١١ . وفي شريعة موسى كان عاقبة التجديف الرجم (الأويين ٢٤: ١٠ - ١٦). يراجع: بطرس عبد الملك وآخرون (تحرير): قاموس الكتاب المقدس (م، س)، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) أندريه ناتاف: الفكر الحر، (م، س) ص١١.

.

# المبحث الثاني

# نقد أصول الحداثة

لقد تناول الفكر النقدي الغربي أصول الحداثة، ومكوناتها بالنقد، وهذا يعد نقدًا نبع من الواقع العملي عند تطبيق هذه الأصول، والمكونات الحداثية في التجربة الغربية، فهي تمثل شهادات عيان لها قيمتها الكبيرة، والحق أن كل أزمة نتجت عن فكرة الحداثة تحتاج إلى مبحث منفرد، ولكن أكتفي هنا بإعطاء إشارات دالة على المقصود، ومن المكن أن أجمل هذا النقد في النقاط التالية:

#### ١ - أزمة الفردية :

معروف أن الفردية تقع في صلب منظومة الحداثة، وقد وصلت في مراحل تطورها داخل الفكر الحادثي حتى كانت هي والفوضوية سواء، مما جعلها علامة من علامات الأزمة الحداثية.

وية دراسة هامة في هذا الصدد للاقتصادي الأمريكي جون موريس كلارك<sup>(۱)</sup> يعلن فيها أن النزعة الفردية كانت أكبر خدعة في العصر الحديث؛ حيث يقول: «لقد خدعنا أنفسنا زهاء مائة سبعين عامًا، فحسبنا أننا نستطيع بمراعاة المصالح الخاصة دون أية مسئولية إزاء الصالح العام أن نقيم مجتمعًا لا يتقدم فيه الناس فحسب، بل يعيشون فيه أيضًا خلال تقدمهم مكرمين منسجمين، لقد وضعنا ثقتنا في سوق آلية تهتم برواج السلع، وتهمل الأشخاص، وفي سياسة لا تقيم وزنًا ضئيلًا للأخلاق، (۱).

ومن المكن أن استدرك على جون موريس في حسابه لزمن الخديعة المذكورة، والتي حددها في زهاء مائة وسبعين عامًا، فهي -في اعتقادي وتقديري- تعود إلى أبعد من ذلك في الزمن، تعود إلى فجر ما يسمى بالنهضة الحديثة، بل الأحرى



<sup>(</sup>١) من مواليد ١٨٨٤م، أحد رجال الاقتصاد المبرزين في أمريكا، وقد لمب دورًا أساسيا في إعادة توجيه جهود الاقتصادب بن نحو القضايا الاجتماعية، عمل مستشارًا اقتصاديًّا للحكومة الأمريكية، وللجنة التخطيط القومي الأمريكي عام ١٩٣٤م، وكان يشغل كرسي الأستاذية في جامعة كولومبيا، انظر في ترجمته: أدريين كوخ (م، س)، ص١٦١ - ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) جون موریس کلارك: ضمن: أدریین کوخ (م، س)، ص۱٦٩، ۱۷۰.

تعود إلى الزمن الذي حدث فيه أول تلاعب في الإنجيل المنزل من السماء، فبداية تحريف الوحي السماوي بداية الإخفاق والخداع.

وعلى كل حال: فقد تنبأ موريس بالمصير المأساوي لهذه القيم الحداثية؛ لأنها لا تقوم على أساس صحيح حيث يرى أن «النظرة الغربية للفرد والمجتمع لا تصلح أساسًا سليمًا لبناء صرح اجتماعي» (١٠).

وعلى حـد تعبير رسـل حيث يقـول: «وأفضى التحرر مـن سلطـة الكنيسة إلى النزعة الفردية حتى إلى بلوغ حد الفوضوية» (٢).

ولذلك اعتبرها أحد الباحثين مجرد وهم حيث يقرر: «إنه وهم بصري يجعلنا نعتبر فرادتنا أمرًا مطلقًا» (٢)، ومن عجب أن هذه النزعة ما زالت غالبة ي المجتمع الحداثى رغم أن علم النفس في نظرته الجديدة أثبت فشل النزعة الفردية؛ حيث إنها تحقق عدم الانسجام داخل طبيعة الإنسان؛ لأن: «ما يريد أن يفعله قد يضربه، وحتى لو فعله، فقد لا يستسيفه، فقد يستنكره في الوقت ذاته، بحيث تصبح المتعة ذاتها مسمومة أو قد تتلاشي بسرعة، وما يستمتع به في البداية قد لا يستمتع به في وقت لاحق، وهكذا تصبح حوافره، ورغباته، وملذاته دليــلًا سيئًا للعيش، وتبعًا لذلك يتحتم عليـه أن يرتاب في حوافـزه، وملذاته التي تضلله وأن يخافها، وهكذا يتورط في صراع، وانفصام، وحيرة، وباختصار يتورط في حرب أهلية، (1)، وأيضًا عدم الانسجام بين الفرد والمجتمع للسبب كما هو ظاهر، وتؤكد الأبحاث الجديدة على أهمية القيم الأخلاقية؛ لتحقيق الانسجام كالصـدق والجمـال، و«أن الشخصيـة الخـيرة تنفـع الناسس جميعـا»، وأن القيـم الروحيـة تعـزز التعاون بـدلا من الصراع بين الناس، يقول ماسلـو: «نستطيع الآن أن نرفض الخطأ الذي يكاد يكون عالمي النطاق، وهو أن مصالح الفرد والمجتمع هـى بالضرورة متنافية ومتضـادة، أو أنَّ الحضارة هي بالدرجة الأولى آلية تحكم، وضبط لحوافز الإنسان الشبيهة بالغرائز ه(٥).

 <sup>(</sup>٥) يراجع: روبرت م . أغروس (وآخ): مرجع سابق ص٩٦ - ٩٤.



<sup>(</sup>۱) (ن،م): ص۱۹۸.

<sup>(</sup>٢) براتراندرسُل: تاريخ الفلسفة الغربية (م، س) ص٨.

<sup>(</sup>۲) أندريه ناتاف: (م، س) ص٥٧.

<sup>(1)</sup> رويرت م . أغروس (وآخ ): مرجع سابق ص ٩٣.

#### المبحث الثاني نقد أصول الحداثة

#### ٧- أزمة العلم المادي:

إن العلم في المنظومة الحداثية وصل إلى حرج بالغفي مجال القيم من حيث الأهداف، والوسائل، والأساليب، والأدوات، مما جعل العديد من مفكري الغرب يراجعون أنفسهم في مسألة التقدم العلمي، واعتبروه وهما من الأوهام، وفي هذا المقام يقول عالم الاجتماع البريطاني أنتوني غدنز (١): «إن العالم الذي خلقته الحضارة الصناعية الحديثة لا يمكن بأي حال من الأحوال أن يكون مرادفًا لمفهوم التقدم»(١). يقول جان ماري بيلت: «نحن نواجه أزمة الطاقة، وأزمة الموارد الأولية، وأزمة المارد الأولية،

إن خلو العلم عن القيم النبيلة ضرره أكثر من نفعه، «فإن أي علم يتصور نفسه متحررًا من القيم هو علم بال وقديم «(¹).

لقد كان العلم الحداثي في خدمة الإلحاد، فشجع عليه، وعمل على تقويته بوجه عام، لذلك يقول أحد الباحثين: «فالواقع أن نشأة العلم أعقبها مباشرة نزعة شكية دينية كبرى»<sup>(ه)</sup>.

وبالطبع رسخت التقاليد الحداثية من إيمانها بالعلم المادي تشجعيا للإلحاد كراهية في الكنيسة، والفلسفة المدرسية، يقول روبرت أغروسن: «إذا كانت المادية واهنة كل هذا الوهن، فكيف بدت هذه النظرة معقولة حتى كمنهجية لغاليلو ولنيره



ا) من مواليد (١٩٣٨)، يعد واحدًا من أبرز علماء الاجتماع في النسرب، وأكثرهم ذيوعًا وحداثة وتأثيرًا في المناطق المتحدثة بالإنجليزية عمل أستاذًا لعلم الاجتماع وزميلًا في جامعة كيمبريدج، ومازال رئيسًا أو عضوًا لمجالس الإدارة لعدد من المؤسسات، ومراكز الدراسات والبحوث في أوروبا، وأمريكا الشمائية، وآسيا، بالإضافة إلى أنه رئيس مجلس الإدارة لدار النشر الأكاديمية المعرفة إلى أنه رئيس مجلس الإدارة لدار النشر الأكاديمية المعرفة، وعمل مديرًا خيلال العقود الثلاثة الماضية ما يزيد على خمسة وثلاثين مؤلفًا في العلوم الاجتماعية، وعمل مديرًا لجامعة لندن للاقتصاد والعلوم السياسية (١٩٩٧-٢٠٠٠)، وقد عمل قبل ذلك مستشارًا لرئيس الحكومة العمالية توني بلير للتنمية الاجتماعية والتربوية غير أنه تتحى عن هذا المنصب، ومنح شهادات دكتوراه ضغرية من أربع عشرة جامعة من مختلف أنحاه العالم يراجع (أنتوني غدنز: علم الاجتماع)، دكتوراه ضغرية من أربع عشرة جامعة من مختلف أنحاه العالم يراجع (أنتوني غدنز: علم الاجتماع)، من ، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) أنتوني غدنز: (م، س)، ص٩٣.

<sup>(</sup>٢) جان ماري بيلت: (م، س)، ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: روبرت م . أغروس (وآخ ): (م، س)، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٥) وولتر ستيس: (م، س) ص ١٠٤.

من المفكرين؟ والجواب على ذلك: هو أنهم كانوا يكافحون الفلسفة المدرسية السائدة في عصرهم، (١)، حقًا إن معتقدات الكنيسة، وتعاليمها، وجمودها، ومعاداتها للتجارب العلمية مكن للمادية أيما تمكين.

وبالطبع: هذا له تأثيره في مجال القيم؛ لذلك يقول روبرت آرتيجياني (٢) أستاذ التاريخ وفلسفة العلم: «إن النزعة العلمية قد أفضت إلى النتيجة التي تقول: إن القيم لم تكن إلا أهواء ذاتية، وهي أهواء وآراء مبتسرة، كانت قادرة على تضليل العقل في عوالم متيافيزيقية من النظر المجرد المحض الذي لا سبيل إلى إثباته، أو التحقق منه، كما أنها أهواء وترهات لم يكن بها معنى موضوعي في عالم مادي، محكوم برمته تمامًا بقوى آلية ميكانيكية، فالعلم الحديث لا يقوى على مواجهة الأسئلة الكبرى، والعامة التى تدور حول معنى الحياة» (٢).

نعم لقد أصاب روبرت آرتيجياني - في تحليله -كبد الحقيقة، ويقترب منه جان ماري بيلت إذ يقول: «والواقع أن العلم لا يقفنا على أي جديد عن مصير الإنسان، أو عن وضع البشر»<sup>(1)</sup>.

يعبر عن هذه المعاني أحد النقاد الغربيين بقوله: «إن التقدم التقني لا يعرف إلى أين يسيره(°).

لقد أفرز العلم الحداثي الكثير من الآثار الدمرة للحياة البشرية الصالحة، وجَرَّ العالم كله إلى وضع ضيق متأزم، وفي هذه الدائرة يقول ديفيد كورتن: «لقد أصبحنا سجناء رؤية ضيقة لطبيعة التقدم البشري، ولحقائق الكون… إن نتائج هذه الرؤية هي المزيد من الاستهلاك لمصادر الأرض الطبيعية عن طريق قلة لا

 <sup>(</sup>٥) جان ألـول: خدعة التكنولوجيا، ترجمة د. فاطمـة نصر، القاهـرة، مكتبة الأسـرة -سلسلة الأعمال العلمية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١، ٢٠٠٤م، ص٥٢.



<sup>(</sup>١) ينظر: رويرتم . أغروس (وآخ ): (م، س)، ص ١٤٠ بتصرف يسير جدًّا.

 <sup>(</sup>٢) أستاذ التاريخ والعلم في الأكاديمية البحرية الأمريكية، وعضو مؤسس في الجمعية العامة لتطوير البحث العلمى التابعة لجمعية واشنطن للنظم التطورية.

 <sup>(</sup>٣) روبرت أرتيجياني: عصر النهضة في القرن العشرين: ثمن التغير الثقافي ووعده الواعد مجلة «ديوجين»
 نشر مركز مطبوعات اليونسكو، العدد ١٠٧/١٦٢ ، ص١٢٤.

<sup>(</sup>٤) جان ماري بيلت: (م، س) ص٢٧.

تملك الوعي والإدراك للثمن الاجتماعي والبيئي الذي تدفعه الأغلبية، كما أن هذا الثمن يتراكم الآن إلى نقطة حرجة قد تهدد حاجات البشر على كوكب الأرض، (۱). ولعل هذا هو السبب في صرخة آلبرت أنيشين (۲): «أن التكنولوجيا -أو العلم التطبيقي- قد خلقت للإنسان مشكلات خطيرة وعميقة، يتوقف بقاء الإنسان نفسه على إيجاد حل ملائم؛ لهذه المشكلات، (۲).

وفي دراسة حديثة بعنوان له دلالته الواضعة: «خدعة التكنولوجيا» فصّلت - أي: هذه الدراسة - القول في الآثار السلبية للتقدم العلمي المرئية وغير المرئية، فنصت على الآثار القبيحة، وعلى رأسها مشكلة التلوث، والمشكلات الصحية، والإزعاج بكافة أشكاله، وتدمير الزراعة من أجل التنمية الصناعية، أما عن الأرق فحدث ولا حرج لقد غدا التوتر، والأرق المشكلة الرئيسة التي يعاني منها العمال المعاصرون مع انتشار الأمراض العصبية، وأمراض القلب، وكثرة الانتحار، وكثرة وقوع الجرائم من قتل وسرقة واغتصاب، وفقدان العلاقات الاجتماعية التراحمية، وغير ذلك مما هو داخل في عداد أخطار التكنولوجيا حيث إنها تثير مشكلات كثيرة وخطيرة في آن واحد مثل انتشار النفوذ والاعتداء على الحياة الخاصة والحروب الجائرة، وكل ما سبق أسمته الدراسة «بثمن التقنية»، أو «الوحش التكنولوجي» (1).

وتبدو دهشة جان ماري وحيرته في وقت واحد في تساؤله المشروع: «والسؤال

<sup>-</sup> د/ أحمد مدحت إسلام: الثلوث مشكلة المصر، الكويت سلسلة عالم المرفة (١٥٢)، المحرم ١٤١١هـ.



<sup>(</sup>۱) دیفید کورتن: (م، س) ص٦٥.

<sup>(</sup>٢) يعد أنيشتين أعظم نابغة في العلم في العالم الحديث، صاحب نظرية النسبية، أضاف بأبحاثه الكثيرة والكثير بالنسبة لتطوير الطاقة الذرية، وقد كان معتكنًا في المدينة الجامعية الشرقية الصغيرة في الولايات المتحدة الأمريكية، حيث قد تجنس بالجنسية الأمريكية، وهو من مواليد ألمانيا (١٨٧٩) من أبوين يهوديين إلا أنه نبذ الدين اليهودي في صباه، ومن المكن أن يعتبر من المتعلقين بالطبيعة إلى درجة المبادة، من أهم كتبه: معنى النسبية (١٩٥٠م)، ومات في ١٩٥٥م، انظر: أدريين كوخ: (م، س) ص٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) ألبرت أنشئين: إيمان عالم - في: أدريين كوخ: آراء فلسفية في أزمة المصر: (م، س) ص١٠٤.

<sup>(</sup>٤) جاك ألول: خدعة التكنولوجيا (م، س) ص٥٢: ١٠، بتصرف، وللمزيد في الآثار السلبية للتقدم العلمي على البيئة والإنسان. ينظر: سيلفي فوشو، جان فرانسوا نويل: التهديدات العالمية على البيئة، ترجمة، أسعد مسلم بالاشتراك مع قسم الترجمة بالبعثة الفرنسية للأبحاث والتعاون بالقاهرة، القاهرة: دار المستقبل العربي، ط١، ١٩٩١م، ص٥ - ٧.

<sup>-</sup> اللجنة العالمية للبيئة والتنمية: مستقبلنا المشترك، ترجمة: محمد كامل عارف، مراجعة: د. علي حسين حجاج الكويت سلسلة عالم المرفة (١٤٢)، ربيع الأول ١٤١٠ه. أكتوبر ١٩٨٩م.

<sup>-</sup> إريكِ فروم: الإنسان بين الجوهر والمظهر (م، س)، ص١٦٤.

الذي يطرح هو ما إذا كانت التكنولوجيا -حلم الأمس، وواقع اليوم- ستكون كابوس الغد، ففي مجتمع مفرط في التقنية يتيه الإنسان في البحث عن جذوره (۱).

إن جان ماري — في اعتقادي – كان موفقًا لأبعد حد حينما أطلق على علم الحداثة لقب «العلم الضال» (٢)؛ لأنه ساعد على تقوية التيارات الإلحادية بغروره وزينته، وقد أصاب أيضًا في تحميله المسئولية في جانب كبير منها لعلماء الطبيعة، فهم شركاء أصلاء في هذا الوضع المتردي؛ حيث أكد ذلك بقوله: «إن رجال العلم بإيحائهم إلى الرأي العام؛ بأن العلم والتكنولوجيا بوسعهما أن يحلا جميع المشكلات، ويفضيا بالبشرية تلقائيًا؛ بل بدون إرادتهم إلى غد يغني طربًا، وبتواطئهم على هذا النحو، عن وعي أو عن غير وعي مع السلطات القائمة، قد أساءوا إلى العلم إساءة لا تغتفر» (٢).

والحق أن المشكلة ليست في مجرد العلم التجريبي، فهو مما لا يستغني عنه، كما هو معلوم، وحقائقه إن خلت من إلباسها ثوب الزور لا تتعارض مع قواعد الدين الحق، ولكن المشكلة تكمن في تأليه العلم المادي، وإنكاره لمجال الوحي، والغيب، والرسالات، والكتب السماوية، وبهذا فقد الإطار الذي يهذبه، ويحميه، ويروضه، فانطلق العلم كالوحش الكاسر من صحراء الحداثة يفتك، ويمزق، ويشرد، ويدمر.

ولكن الحقيقة دائمًا منتصرة، فمن خلال التقدم العلمي المعاصر تصبح النظرة العلمية الحداثية المؤكدة على نفي وجود الإله، أو على وجوده في صورة جزئية لخلق الكون، ثم تركه ليعمل بمفرده من خلال القوانين المادية دون تدخل للإله في إدارة الكون، والتي تنكر الغائية، أقول: أصبحت نظرة قديمة مطعون فيها.

وإذا كان نيوتن غير مستعد لاستبعاد الإله من العلوم من أجل إحداث حركة الكواكب - كما مر سابق-، فإن غيره صرح بالاستبعاد، ومن أمثلة ذلك: بيير سيمون لابلاس<sup>(1)</sup> حين سأله نابليون عن مكان الله في نظامه الميكانيكي الخاص

<sup>(</sup>٤) لابلاس، بيير سيمون (١٧٤٩-١٨٢٧) فلكي ورياضي فرنسي.





<sup>(</sup>۱) جان ماري بيلت: (م، س)، ص١٢٠.

<sup>(</sup>۲) (ن،م): ص۲۹۳.

<sup>(</sup>۲) (ن،م):ص۱۲۹.

#### المبحث الثاني نقد أصول الحداثة

بالأجرام السماوية، فأجابه بما يلي: «يا سيدي لست بحاجة إلى هذا الافتراض» (۱)، وكما سبق سادت حالة من اللاأدرية (۱) حتى صار الدين على منوال علماء الحداثة عن المطاف، وهما من الأوهام حسب نظرتهم القديمة، أما النظرة الحديثة فتأكد على وجود الإله، وإلا لما وجد العالم، وتؤكد على دوام رعايته لكونه.

يقول أحد الفيزيائيين الكبار: «ليس هناك ما يدعو إلى أن نفترض أن المادة والطاقة كانتا موجودتين قبل الانفجار العظيم، وأنه حدث بينهما تفاعل فجائي، فما الدي يميز تلك اللحظة عن غيرها من اللحظات في الأزلية؟ والأبسط أن نفترض خلقًا من العدم، أي: إبداع الإرادة الإلهية للكون من العدم، أن فالنظرة العلمية الجديدة تؤكد على أن الكون، والمادة، والطاقة، والمكان، والزمان، والإنسان كل ذلك له بداية محددة، ولكن لا بد من أن شيئًا ما كان موجودًا على الدوام؛ لأنه إذا لم يوجد أي شيء من قبل على الإطلاق فلا شيء يمكن أن يوجد الآن، فالعدم لا ينتج عنه إلا العدم، والكون المادي لا يمكن أن يكون ذلك الشيء الذي كان موجودًا على المواه؛ في ما للمادة بداية، ومعنى ذلك: أن أي شيء وجد دائما هو شيء غير مادي، وهذا يشير إلى وجود كائن أزلي خلق كل الأشياء، وهذا الكائن هو الذي غير مادي، وهذا الكائن هو الذي

لقد صدق ألبرت أنيشتين حين أوجز المسألة في عبارته الرصيفة المشهورة: «العلم بغير دين أعرج، والدين بغير علم أعمى» (٥٠).

والنظرة العلمية الجديدة تنتقد الرؤية الحداثية القديمة التي تفصل بين العلم، والدين، وتخلق قطيعة بين العلوم والفنون: «فالنظرة الجديدة بالمقابل تضفي وحدة على العلوم وحدة جديدة مذهلة، وحدة عميقة، وبعيدة المدى في آن معًا» (١)، كما أن



<sup>(</sup>١) رويرت م . أغروس (وآخ ): (م، س) ص٥٨ .

<sup>(</sup>٢) اللاأدرية (الغنوصية): مذهب يعتقد أصحابه بأن وجود الله، وأصل الكون أمور لا سبيل إلى معرفتها. ترجع جذوره إلى السفسطائيين اليونان يعتبر الفيلسوف الإسكتلندي هيوم أبرز ممثليه بين المحدثين.

<sup>(</sup>٣) روبرت م ، أغروس (وآخ ): (م، س) ص٦٤.

<sup>(</sup>٤) يراجع روبرت م . أغروس (وآخ ): (م، س) ص٦٤، ٦٥ بتصرف يسير .

<sup>(</sup>٥) ألبرت أنيشتين: (م، س) ص١٠٨.

<sup>(</sup>٦) براجع روبرت م ، أغروس (وآخ ): (م، س) ص١٣٦ بتصرف يسير .

التراث له أهميت هي النظرة العلمية الجديدة، يقول روبرت أغروس: «والابتكار في النظرة العلمية الجديدة لا يعني تسخيف المتوارث من المعتقدات والأعراف، فبناء نظرية جديدة لا يستلزم هدم النظرية السابقة من أساسها» (١).

إن العلـم بمفهومه الحداثي أزماته متعـددة في مختلف نواحي مجالاته حتى في المجال الذي تتباهى به الحداثة، مجال العمارة:

الـذي هو انعكاس لمقولتها الأساسية -«القطيعة»- من هنــا تعمل العمارة الحداثية على تقطيــع أواصر القرابة، وتقطع علاقات الجوار، كما أنها لا تحقق القدر الكافي لحاجة البشر للخصوصية وقيمة الستر للعورات الأمر الذي يفقد هذه المساكن الحداثة أهم مقوماتها .

وية هذا الصدد يقول إريك فروم: «يدل فن البناء الحديث على انعدام الحياة الخاصة للإنسان أو عدم اعتبارها على الأقل، فتحن لا نغلق أبواب حجراتنا- إن وجدت هذه الأبواب أصلًا، فالبيوت يكشف بعضها بعضًا إلى درجة كبرى"().

#### ٣- أزمة العقلانية :

العقلانية الحداثية حملت اللاعقلانية في رحمها، وفي تعبير صريح يقول هانز جواسى: «لم يولع الناس بالعقلانية؛ بسبب وضوح صالحيتها، وإنما هذا الولع يعتبر عن صدي اليأس الذي أوصل الناس لوضع كل ثقتهم فيهاه (٢).

ويعبر عن هذه الحالة صاحب كتاب خدعة التكنولوجيا بقوله: «يقيني هو أن عقلانية التقنية، وكل التنظيم البشري تلقي بنا في خضم عالم من اللاعقلانية»<sup>(1)</sup>.

وبمجرد النظر في الكوارث والدمار الذي خلّفته الحروب العالمية التي قامت في قلب مرحلة الحداثة الغربية يتأكد صدق هذا الكلام (٠٠).

<sup>-</sup> د. فردريك معتوق: معجم الحروب. لبنان: جروس برس، ط١، ١٩٩٦م، ص٢٨٨ - ٢٠١.



<sup>(</sup>۱) (ن،م): ص۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) إريك فروم: المجتمع السليم (م، س)، ص١١٩٠

<sup>(</sup>٣) هانز جواس: حداثة الحرب (م، س)، ص١٢٧ .

<sup>(</sup>٤) جاك ألول: (م، س)، ۱۹۷ .

<sup>(</sup>٥) (ن، م): ص ١٤٨ وللمزيد عن آثار الحرب العالمية الأولى والثانية يراجع: - هـ. ج . ويلــز: موجــز تاريخ العالم. ترجمة: عبد العزيز توفيق جاويــد، القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٢، ١٩٩٩ م، ص ٣٤٨ - ٣٧٩.

كما أن انبشاق حالة ما بعد الحداثة - بكل ما فيها من لاعقلانية - من رحم الحداثة له دلالته في هذا السياق.

من المعلوم أن نظرية الحداثة كانت «ترى أن عمليات العقائية والعلمنة ليست فقيط ضرورة، بل تحقق كامل للآمال الإنسانية من أجل حياة أفضيل» (1) ولكن الواقع أظهر أن هذا الكلام، أو هذه الرؤية مجرد وهم كاذب؛ لذلك يقول أحد الباحثين: «لقد أصبح العقل هو الأسطورة الكبرى الموحدة للمعرفة، وللأخلاق والسياسة يجب علي المرعفي هذا المنظور أن يحيا تبعًا للعقل، أي: أن يبعد نداءات الوجدان، والاعتقاد» (1)؛ ولذلك يقول الألماني هردر (7):

«لا يمكننـي أن أفهـم كيف يمكـن أن يكون العقل كونيًّا بوصفـة الذروة الوحيدة للحضارة الإنسانية بأسرها»<sup>(1)</sup>.

ولهذا كثر نقاد العقلانية ف «لم يكن هناك فقط المقاومة الني يبدها الدين والوحي، بل ظهر أيضًا رفض الطابع المجرد، وغير المشخص العقلانية... إن هذه الانتقادات الموجهة إلى العقلانية ما تزال قائمة، لكن نقدًا جديدًا داخليًّا ينبثق من قلب العقلنة ذاتها حسب هذا النقد المعاصر يدان العقل لا فقط من حيث كونه مفرطًا في العقلانية، بل يدان كذلك علي أنه غير معقول إن الأزمة الحديثة للعقلانية هي الكشف عن اللاعقل ضمن العقل... إن الأزمة الجديدة للعقل أزمة متولدة من الداخل، أزمة متولدة من تمرد العقلنة على التبرير العقلاني، إنها تبرز فجأة وجود اللاعقل، إما كملازم للعقل، أو كمسيطر عليه بحيث يصبح هذا اللاعقل أحيانًا سكرانًا وأحمق مخربًا، إن ما هو محل تساؤل هو كفاية العقل، بأن المطروح للتساؤل هو لا عقلانية النزعة العقل، أن



<sup>(</sup>١) جورج لارين: (م،س)، ص ٥٤.

 <sup>(</sup>٢) إدغار موران: العقلانية الكلاسيكية ونقدها ضمن / محمد سبيللا (وآخ): العقلانية وانتقاءتها (م.
 س)، ص٢٠، ٢١ .

 <sup>(</sup>٢) مؤسس طسفة التاريخ في الفكر الألماني الحديث، وراث النظرة الروحية والإنسانية في ميادين علم
 التاريخ، ومن رواد الحركة الرومانتيكية في طسفة التاريخ، وقطب الرومانتيكية في ألمانيا.
 انظر: صفاء عبد السلام جعفر: الحضارة الغربية الحديثة، (م، س) ج٢ ص٢٦ بالهامش.

<sup>(</sup>٤) (ن،م): ص ٢٦ - ٢٨.

<sup>(</sup>٥) إدغار موران: (م، س) ص ٢١ – ٢٥.

وفي هذا إشارة جلية إلى مدرسة فرانكفورت النقدية حيث قامت هذه المدرسة من رحم التنوير العقلانية لنقد العقلانية التي تحولت إلى ضروب من اللاعقلانية.

فقد رأى أو اعتقد زعماء هذه المدرسة (١) «أن فلاسفة التنوير هاجموا الدين والميتافيزيقا باسم العقل، ورغم ذلك انتهوا إلى تدمير العقل ذاته (١) ، ومن خلال ما سبق: يتضح مدى فشل النزعة العقلانية أنها مرفوضة ليس من الاتجاهات الدينية فقط، بل من بعض الاتجاهات المنسوبة إليها.

#### ٤ - أزمة العلمانية ،

لقد تركت العلمانية باعتبارها من مكونات الحداثة الأثر السلبي على منظومة القيم حتى صارت مشكلة من مشكلات المجتمع الغربي التي لم يوجد لها علاج إلى اليوم؛ لذلك يقول أحد الباحثين: «إن العلمانية الحالية ليست في مأزق وحسب، بل هي مشكلة أمام البناء الأوروبي» (٢٠).

وية هـذا الصدد يرى الألماني جوتفر ايدكونز لـن (1) «أن التاريخ العلماني للدين الـذي أدى انتصـاره إلى تطـور العصر الحديث هو الآن في أزمـة حقيقية، وغدت الحداثة العلمانية غير واثقة من نفسها.

ويمكن رؤية ذلك بالتفصيل إذا نظرنا إلى الأثر الثق<u>اع</u> الراهن لزوال أهمية الإيمان العلماني بالتقدم... ويمثل انهيار الماركسية مثالًا بارزًا على ذلك، (٠٠).

 <sup>(</sup>٥) جوتفرايـد كونزلن: عملية العلمنة والمسيحية الفربيـة، في: مأزق المسيحية والعلمانية في أوروبا، شهادة ألمانيـة: سلسلة التفوير الإسلامي (٤٤)، تقـديم وتعليق: د/ محمد عمارة، القاهرة: نهضة مصر، ط١٠، ١٩٩٩م، ص٢١، بتصرف يسير.



<sup>(</sup>١) من أمثال: ماكس هوركهـير (١٨٩٥: ١٩٧٣) فليسوف ألماني، وعنالم اجتماعي من الجيبل الأول على المدرسة فرانكفورت. مدرسة فرانكفورت.

<sup>–</sup> تيــدور أدورنو ( ١٩٦٩ –١٩٠٣ ) ، وهو فيلسـوف ألماني، وموسيقي، وعالم اجتماع، كان أستاذًا للفلسفة والاجتماع في جامعة فرانكفورت، وهو من الرعيل الأول في هذه المدرسة.

انظر: بول – لوران آسون: مدرسة فرانكفورت، ترجمة: سعاد حرب، بيروت: المؤسسة الجمعية للدراسات والنشر، ط١، ١٩٩٠ م، ص ١٤ – ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) جورج لارين: (م، س)، ص١١٧.

<sup>(</sup>۳) أندريه ناتاف: (م، س)، ص١٥١.

<sup>(</sup>٤) أستاذ في اللاهوت الإنجيلي والأخلاقيات الاجتماعية - جامعة القوات المسلحة الألمانية ميونغ.

#### المبحث الثاني نقد أصول الحداثة

شم يقرر الأزمة العلمانية، فيقول: «لقد أصبح معبد العلم عتيقًا، وهكذا فقدت الآمال العلمانية بالفداء والخلاص قوتها الثقافية، ولا يقتصر معنى ذلك على حدوث أزمة في التراث الديني للعالم الغربي، أي: المسيحية، بل أيضًا حدوث أزمة في الثقافة العلمانية للحداثة، ولم ينحصر الأمرفي إصابة المسيحية بالإنهاك، بل أصيب العصر الحديث بالإعهاء أيضًا» (1).

ويحت دم الصراع كلما عرضت على ساحة النقاش أي علمانية نختار؟ هل هي العلمانية المضادة للدين من كل وجه؟ من خلال الفلسفة الوضعية التي فرضت على الدين ليس انسحابًا من عالم السياسة فقط، بمعنى: أنها وضعت نهاية لخلط اعتقاد خاص بالشأن العام، بل من عالم المجتمع بكل مكونات كذلك، واعتبرته ذكرى من الماضي تجسيدًا لنظام قديم يتنافج مع المثل العليا للحداثة، كما هو النموذج الفرنسي المفضل، أم هي العلمانية الحيادية -كما يقولون- التي تسمح للدين بالتواجد الحرفي النطاق الخاص، والتي تكفل لكل فرد البحث الحرعن الحياة الصائحة مع احترام الحق نفسه بالنسبة للآخرين، ومهمة الدولة في هذه الحالة ضمانة الحريات الكبرى: حرية الضمير، والعبادة، والتعليم، والاجتماع على النموذج الأمريكي، وبعض الدول الأوربية، ولكنك تفاجئ بكبت بعض المعتقدات، والأفكار في عالم هذا النموذج من العلمانية بصورة فجة، فعلى سبيل المثال: إلى الأن تطالب المجموعة الإنكارية (٢) بالسماح لهم بمناقشة أطروحتهم باسم حرية التفكير، والتسامح، والأخلاق العلمية.

والعديد من المواقف توضح لك أن العلمانية الحيادية، أو المنفتحة هي في ذاتها منغلقة ومتعصبة، ولكن تحت ستار من أشكال التسامح، والانفتاح الظاهري فقط<sup>(٢)</sup>، وتداعيات هذا الموقف أصبحت في قلب المشكلات الفكرية للثقافة الغربية، فالعصر الحديث قد «مل آماله العلمانية الخاصة به والمتعلقة بالإيمان، وشاخت الألهة الجديدة، أو القوى اللاشخصية، ولم يبق سوى القيد المفروض على هذا

 <sup>(</sup>۲) غي هارشير: العلمانية، ترجمة: رشا الصباغ، مراجعة: د جمال شحيد، دمشق: دار المدى للثقافة والنشر، ط ۲۰۰۱م، ص ۷۹ – ۱۱۰ بتصرف واختصار كبير.



<sup>(</sup>۱) (ن،م): ص ۳۱.

 <sup>(</sup>٢) هـم: مجموعـة من المنتفين والعلماء الذين يذهبون مذاهب مختلفـة، ويجمعون على موقف مشترك هو
 دحض الرواية الرسمية عن المحرقة، فائلين: إن غرف الغاز لم توجد قط.

العالم، أما الدوافع، والغايات، والآمال الماضية، فقد باتت في غياهب النسيان»(١).

ومما لا شك فيه أن هذا الإحباط والفشل يعود إلى عجز الثقافة الحداثية العلمانية عن الإجابة الشافية للأسئلة الكلية الكبرى، مما سبب في الفراغ الروحي، وأوجد الأزمة الراهنة.

# ٥- أزمة الرأسمالية والشيوعية والليبرالية:

إن فشل النظامين الرأسمالي والشيوعي كنتاجين من نتاج الحداثة، أمر معلوم لدى الكافة، فإن «الرأسمالية تقوم على أساس أن الخير العام يتحقق إذا كافح كل امرئ لنفسه في السوق، فذلك يؤدي إلى نظام شامل، ولا يؤدي إلى الفوضى»، ولكن العكس هو الذي حدث في الواقع، فهي قد ساهمت في جعل «علاقة الإنسان بالإنسان هي الاستغلال».

فـلا مجال للقيم، والأخلاق الفاضلة؛ لذلك يقـول إريك فروم: «الرأسمالية في القرن العشرين، تقوم على أساس المبدأ: استخدام الإنسان للإنسان».

ويقـول: «ومن سيئات النظام الرأسمالي انحلال مبدأ التماسك الاجتماعي بين الأفـراد، والطبقات... لقد بات العنصر المميـز للرأسمالية هو استغلال العامل... وكانت شريعة الغاب هي السائدة في عالم الاقتصاد»<sup>(٢)</sup>.

فالرأسمالية أحدثت أزمة مركبة ومعقدة في آن واحد في مجال القيم والأخلاق؛ فانتشرت الأمراض الاجتماعية، فقامت النزعات الاشتراكية، وعلى رأسها الشيوعية من أجل إصلاح الوضع المتردي، والقضاء على الاستغلال، والبطالة، وغير ذلك من المثالب الرأسمالية، فوقعت في ما كانت ترغب في حله، وزادت الأغلال، وأضافت عيوبًا إلى عيوب، يقول أحد النقاد الغربيين: «ومع رغبة الاشتراكية في إلغاء استغلال الإنسان للإنسان، فقد ضاعفت منه إلى ما لا نهاية» (٢).

 <sup>(</sup>۲) برینولاتـور: (م، س) ص۲۷، وللمزید گهفته النقطة، انظر: أدریین کوخ: (م، س) ص۲۰، وما بعدها،
 س. ن ایزنشتات: (م، س) ص۱۰٤،



<sup>(</sup>۱) جوتقراید کونزلن: (م،س): ص۳۲،

 <sup>(</sup>۲) إريك فروم: المجتمع السليم (م، س) ص ٥٨ - ٧١ بتصرف.
 والمراجع في فشل النظام الرأسمالية عديدة، انظر على سبيل المثال: أدريين كوخ: (م، س) ص ٢٠٠ وأيضًا برينولاتور: (م، س) ص ٢٧.

ولذلك فشلت فشلًا ذريعًا، وسقطت، وظهر كذبها في النظرية والتطبيق.

وحول أزمة الليبرالية يقول أحد الباحثين: «إنها كشفت عن طبيعتها اليوتوبية (۱)، فقد تولدت عنها نتائج سلبية؛ بحيث إن الحكومات مهما كان اتجاهها وجدت نفسها مضطرة للتدخل، وللحد من التنافس الحر، أو لتنظيمه إن لم تتول أمر توجيه الاقتصاد باسم المجتمع كله، وذلك لتلافي الكارثة الاجتماعية (۱). وهي في الأصل حصيلة تناقضات عدة في صميم الرأسمالية، وكما يقول أحد الباحثين: «إن كلمة ليبرالية لم تعد اليوم إلا زينة باهته توحي بأكثر المشاعر ارتبابًا (۱)، ويلاحظ أن الجوانب الاقتصادية حسب المنظومة الليبرالية باتت على المحك، بل عدها كثير من النقاد، وهما من الأوهام: «فالتصور الذي عم الحكام المؤمنين بالاقتصاد الليبرالي في القرن التاسع عشر، والذي كان مفاده أن من الأفضل لهم بالاقتصاد الليبرالي في القرن التاسع عشر، والذي كان مفاده أن من الأفضل لهم سوى «وهم» خطر وهم يحمل في طياته أسباب فشله؛ وذلك لأن سياسة دع المرء يعمل بما يخدم مصلحته، والبضائع تنتقل عبر الحدود؛ تحقيقًا لربح أوفر تدمر يعمل بما يخدم مصلحته، والبضائع تنتقل عبر الحدود؛ تحقيقًا لربح أوفر تدمر الاستقرار الاجتماعي باستمرار (١٠).

إن الظلم الاجتماعي، وانتشار معدلات الجريمة فضح النظام الرأسمالي في كل صوره وأشكاله حتى في قمة تطورها من خلال النموذج الأمريكي الذي يدعو إليه الاقتصاديون، والسياسيون الليبر اليون الجدد، والحق أنه لا يوجد يبدو فيه التدهور بينا للعيان، كما هو في الولايات المتحدة الأمريكية «فالجريمة اتخذت هناك أبعادًا بعيث صارت وباء واسع الانتشار، ففي ولاية كاليفورنيا – التي تحتل بمفردها

 <sup>(</sup>٤) يراجع: هانس بيترمارتين: هار الدشومان: فخ العولة: الاعتداء على الديمقر اطية والرفاهية.
 ترجمة: د. عدنــان عباس علي، مراجمـة وتقديم، د. رمــزي زكي الكويــت: سلسلة عــالم المرفة عدد
 (٢٣٨)، جمادى الآخرة ١٤١٩هـ، أكتوير ١٩٩٨م، ص ٢٨١.



<sup>(</sup>١) يوتوبيا: في الأصل اليوناني بمعنى مكان غير موجود، وفي السياسة عبارة عن رغبة ليس في الإمكان تحقق صدقها لا الآن، ولا بعد الآن، فهي أقرب إلى المعنى الخيالي الذي لا يتحقق، يراجع مراد وهبه: المجم الفلسفي (م، س)، ص٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) لوي دېمون: (م، س) ص١٣.

<sup>(</sup>٢) جان توشار: تاريخ الفكر السياسى: ص٦٣٨.

المرتبة السابعة في قائمة القوي الاقتصادية العالمية — فق الإنفاق على السجون المجون المجون الكلي لميزانية التعليم، وهناك ٢٨ مليون مواطن أمريكي، أي: ما يزيد على عشر السكان، قد حصنوا أنفسهم في أبنية وأحياء سكنية محروسة، ومن هنا فليس من الغريب أن ينفق المواطنون الأمريكيون على حراسهم المسلحين ضعف ما تتفق الدولة على الشرطة»(١).

# ٦- أزمة الديمقراطية والقومية:

وهي باعتبارها نتاج حداثي تحتوى على العديد من النقاط التي قادت إلى أزمة حقيقية في مجال القيم، وفي هذا الصدد يقرر إريك فروم هذه الأزمة، فيقول: «والديمقراطية تحتوي على متناقضات... كيف يمارس الناس هذا الحق (الانتخاب)، وكيف يعبرون عن إرادتهم إذا لم تكن لهم إرادة، أو عقيدة خاصة بهم إذا كانوا أفراد آليين» (٢٠).

فالناس يساقون بسيف الوضع الاقتصادي، والدعاية الإعلامية، وليس يختارون، فيأتي التصويت بناءً على هذا التحكم، وفي ذلك يقوم فروم: «إن المواطن يقوم بعمل ما هو «التصويت»، ثم يتوهم أنه واضع القرارات التي يقبلها باعتبارها صادرة عنه في حين أن هذه القرارات تحددها إلى حد كبير قوي، تخرج عن سيطرته، وعن علمه»(٢).

ويمكن القول بأن التناقضات النظرية في قلب عملية الديمقراطية ظهرت آثارها أثناء التطبيق «فانتشار فضائح المالفي أغنى بلدان الديمقراطية الغربية ليس عيبًا استثنائيًّا، وإنما هو النتيجة المنطقية لانتصار القيمة العالمية الوحيدة التي تبقت لدينا، وهي قيمة النقود التي هي مقياس لتقييم نجاح الفرد، كما هي مقياس لتقييم نجاح المجتمع، وهي أيضًا المعيار المشترك الذي يمكنننا من الاتصال المباشر مع أشباهنا الذين يشاركوننا توقير العجل الذهبي، الدي أصبح أخيرًا بوسع الجميع

<sup>(</sup>۲) (ن،م): (ص،ن).



 <sup>(1)</sup> هانس بيترمارتين: هـار الدشومان: فـخ العولة: الاعتـداء على الديمتراطية والرفاهية. ( المرجع السابق): ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) إريك فروم: المجتمع السليم (م، س)، ص١٤٠ - ١٤٤.

إجلاله، وإن لم يكن بوسعهم الاستحواذ عليهه(١).

أما عن أزمة القومية، فيقول أحد الغربيين: «أصبحت القومية لاهوتًا جديدًا يشير إلى التمثيل الذاتي للأمة، وإلى تموضع إرادة الشعوب العامة، وقد أخذ هذا اللاهوت الجديد أحيانًا شكلا إظلامية كما هو الحال في النازية - حتى بلغ الأمر حدود البربرية المطلقة» (<sup>7)</sup>، وهي إشارة إلى تحول القومية إلى النزعات العنصرية الاستبدادية، والذي ظهرت منذ انبثاقها في العصر الحديث مع قيام الثورة الفرنسية.

## ٧- أزمة العنف الحداثي:

لقد تعددت صور العنف باسم الدين في العالم الغربي، وكما عانى الأوربيون من جبروت الكنيسة، وقهرها للمخالفين لعقائدها، فكم وكم قتلت من علماء وباحثين، وكم سجنت من أصحاب رأي ومفكرين، وكم حرب دارت بين الكنائس بالأخص بين الكاثوليك والبروتستانت، فالتاريخ الكنسي في هذا الباب مغمور بالدماء، وبحق قالت كارين أرمسترونج (٢): «من الثابت بم لا يدع مجالًا للشك أن الناس عبر التاريخ استخدموا الكتاب المقدس؛ لتبرير الأعمال الوحشية، (١)، فكان من المفترض عقليًا أن الفكر الحداثي، وهو يعتمد على العلم المادي، والعقل، وينتقد الفترة الدينية أن تنتشر في تطبيقاته وعالمه معالم التسامح والمحبة، لكنه حدث العكس تمامًا، فعن ظاهرة العنف في النموذج الحداثي، فحدث ولا حرج، فتاريخ الحداثة في أكثر مراحله وجوانبه هو تاريخ التسلط، والاستغلال، والاحتلال؛ لذلك يحدد أحد الباحثين الموقف التاريخي للحداثة بأنه: «تاريخ العنف المعرفي (١)، وهذا عين التناقض الحداثي، تقول كارين آرمسترونج: «كان للحداثة تعصباتها الخاصة عين التناقض الحداثي، تقول كارين آرمسترونج: «كان للحداثة تعصباتها الخاصة عين التناقض الحداثي، تقول كارين آرمسترونج: «كان للحداثة تعصباتها الخاصة عين التناقض الحداثة الميونة و الميونة الخاصة عين التناقض الحداثي المولة الخاصة الخاصة الخاصة الحداثة بأنه المداثة تعصباتها الخاصة عين التناقض الحداثة المداثة المداثة عين التناقض الحداثي المداثة المداثة



<sup>(</sup>١) جان ماري جوينو: نهاية الديمقراطية (م، س)، ص ١٥٨ – ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) كامنكا: القومية، انظر: العرض الواق لهذا الكتاب في: د/ فيصل دراج، مجلة المستقبل العربي (يروت)، عدد (٤) شهر نوفمبر ١٩٧٨م، ص١٩٨٠.

 <sup>(</sup>٣) كاتبة مشهورة وراهبة كاثوليكية سابقة، بريطانية الجنسية من أشهر الملقين علي الأديان في العالم،
 من كتبها تاريخ الله، الحرب المقدسة (الحروب الصليبية)، موجز تاريخ الإسلام، سيرة النبي محمد
 (صلى الله عليه وسلم)، محمد نبي لزماننا، المعركة في سبيل الله (الأصوليات الثلاث: اليهودية — الإسلام).

 <sup>(</sup>٤) كاريـن أرمسـترونج: تاريخ الكتاب المقدس، ترجمـة د. محمد صفار، القاهرة: مكتبـة الشروق الدولية وطبعة أولى ٢٠١٠م، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٥) فيدرستون (وأخرون): محدثات العولمة (م، س) ص١٤٩، ١٥٠.

بها، وفيما وجد البعض العصر الحديث محررًا وآسرًا، خبره آخرون بصفته قامعًا، عدوانيًا توسعيا ومدمرًا «(1).

ولا يخفى على القارئ أن النشأة الحقيقية لحداثة أوروبا «تكمن في الحيز الاستعماري لا الحضري» (٢).

فعلى سبيل المشال: تعد فرنسا -كما هو معروف- من أكبر مراكز الحداثة الثقافية -، وفي ذات الوقت -كما يقرر أحد الباحثين- هي: «المركز الثقافي للحقبة الاستعمارية» (٢).

وعلى حد تعبير أنتوني كينج<sup>(٤)</sup>، فإن «حالة الحداثة كانت تقوم على افتراض الآخر المستعمَر بالنسبة للغرب»<sup>(٥)</sup>.

وطبقًا لرول ماير: «فإن لمذهب الحداثة جوانبه المعتمة التي عززت الإمكانيات العميقة الكامنة في السياسة، تعزيزًا هائلًا من خلال رابطة المعرفة / السلطة الجديدة»(١).

وفي عبارة مركزة وموجزة ورصينة في ذات الوقت يقول عالم الاجتماع هانز جواس: «العنف والحرب هما من مكونات الحداثة بمثل ما هما من أصول نشأتها» (٧).

وبالفعـل هذا ما أثبته تاريخ الحداثة، وواقعها المرير، فـ «لقد كان تاريخ الشؤون الدولية طوال الخمسة قرون الفائتة حروب، أو في الأقل استعدادًا لحروب»<sup>(م)</sup>.

 <sup>(</sup>٨) بول كنيـدي: نشوء وسقـوط القوى العظمــى، ترجمة مالـك البديــري، الأردن، عمــان: الأهلية للنشر والتوزيع، ط١، ١٤١٤هـ، ١٩٩٤م، ص١٩١٤.



<sup>(</sup>١) كارين آرمسترونج: مسمى البشرية الأزلي (م، س)، ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>۲) (ن،م): ص۱۵۱،۱۵۰.

<sup>(</sup>۲) (ن،م): ص١٤٦.

أستاذ تاريخ الفن وعلم الاجتماع - جامعة بينجامتن، نيويورك الولايات المتحدة الأمريكية.

<sup>(</sup>٥) أنتوني كينج في: محدثات العولمة (م، س) ص١٥٨.

 <sup>(</sup>٦) رول ماير: البحث عن الحداثة... (م، س) ص٢٧، وما بعدها.
 آلان توريـن: الحداثة وما بعدها... مصائر الحداثة، ترجمـة: قاسم مقداد، محمود موعد، رام الله،
 مجلة الكرمل، الثقافية، العدد ٥٧ خريف ١٨٩٨م، ص٥٧ – ٩٤.

<sup>(</sup>۷) هانز جواس (م، س) م۱۱۷.

وربما يقول قائل: إن الحرب ظاهرة قديمة وجدت في شتى العصور والأزمنة، وفي الواقع هذا أمر مسلم به، ولكن ظاهرة الحروب قد قفزت إلى مراحل متطورة ومعقدة في فترة الحداثة، وما بعدها؛ لذلك يقول إيزنشتات: «فالحرب والإبادة الجماعية لم تكن ظاهرة جديدة تمامًا في التاريخ، لكنها شهدت تحولات جذرية، وتزايدت شدتها مؤدية إلى ظهور أنماط حديثة من البربرية»(١).

ومن الغريب أن فلاسفة الحداثة، وقد فلسفوا الحروب الاستعمارية على أنها من باب الواجب الإنساني بعلة تمدين الشعوب، أو تحضير الأمم الهمجية المتخلفة، ولذا أطلقوا عليها: رسالة الرجل الأبيض، أو عبء الرجل الأبيض، أو تمدين وتحضير الشعوب، أو الوصاية المستنيرة... إلى غير ذلك من المسميات التي أطلقوها.

«لقد كان الاستعمار وفقًا لمعظم الحداثيين، أمرًا ضروريًا، ليساعد على التخلص من النماذج القديمة الهالكة، وحملها على التقدم»(٢)، وهذا أمر يثير العجب، كيف يكون انتهاك حريات الشعوب وسيلة لتمدينهم وتعليمهم الأواذين، وتغيير المفاهيم من خصائص الحداثة.

وفي تقديري: أن هذه النزعة العنصرية كامنة في الجذور الثقافية الغربية، أو في البنية التأسيسية لأركان الحضارة الأوروبية بصفة عامة.

وية هـذا الصدد يقول أحد الباحثين في الحضارة الغربية: «وجدير بالذكر أن سفير الولايات المتحدة لدى إنجلترا أعلن في مطلق القرن التاسع عشر، أن العرق الأنجلوساكسوني الذي انحدرنا منه نحن الأمريكيون لم يتجاوزه أحدفي تاريخ الوجود»<sup>(٢)</sup>، وهذا مجرد مثال على إعلانهم على تفوقهم العرقي بصورة سافرة.

وفي صيغة ساخرة يقول أحد الباحثين: «ليس فقط من باب العجرفة يعتقد الغربيون بأنفسهم أنهم مختلفون جذريًا عن الآخرين، إنما أيضًا من خلال اليأس، وعقاب الذات...»(1).



<sup>(</sup>۱) س.ن، إيزنشتات: (م،س) ص١٠٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) جورج لارين: (م، س) ص١٨-٦٩.

 <sup>(</sup>٣) توماس، سي، باترسون: الحضارة الغربية: الفكرة والثاريخ، ترجمة: شوقي جـ الله، القاهرة المجلس
 الأعلى للثقافة، المشروع القومي للترجمة ( ٢٧١)، ط١، ٢٠٠١م، ص٣٦.

<sup>(</sup>٤) برنيو لاتور: (م، س)، ص١٩٨.

ومن الشواهد التاريخية الدالة على تغلغل النزعة التسلطية، والميل إلى المنف في داخل الإطار الحداثي، هو أن الفاشية، والنازية، والشيوعية، وغير ذلك من النزعات العنصرية، والتدميرية نشأت في ظلال الحداثة، وأكلت في موائدها، وفي هذا السياق يقول جودن ثيربورن (۱): «والحداثة التي ابتكرت الفردية، وارتقت بها أفرزت القومية، والشيوعية، والفاشية أيضًا، وكانوا جميعًا أبناءها الشرعيين بدرجة متساوية، وكانوا جميعًا في بيت العائلة، وهو الحداثة، (۱).

ورغم ذلك فإن «نظرية التحديث -كما يقول هانزجواس- لا تزال تتعلق بحلم عصر حديث، والنزاعات التي يستخدم فيها العنف، كجوانب من مرحلة «ما قبل تاريخ» البشرية المتمدنة، وإن تفجرت مثل هذه الحروب والنزاعات، فيتوجب اعتبارها من مخلفات عصر زائل لم تشرق عليه بعد أضواء التنوير» (٢).

وية الحقيقة هذا تناقض واضح ينسب لهذا التيار، وقد أقر بذلك إيزنشتات حيث قال: «فقد كانت -أي: الحداثة- منذ بدايتها مسكونة بالمتناقضات والتعارضات»(1).

وقد حاولت الحداثة أن تعالج متناقضاتها، فأوقعت نفسها في متناقضات جديدة، فعلى سبيل المثال: كان من وسائل علاجها لمتناقضاتها الاقتصادية الداخلية وسيلة البحث عن المستعمرات، واستغلالها كمصادر للمواد الخام والعمالة، وهي وسائل تنتمي إلى شريعة الغابة، وليس العقلاء من البشر، وفي لحظة صفاء مع النفس، وتحليل لتاريخ الأمم الأوروبية يقول جان ماري بيلت: «وما أقرب مجتمعاتنا بعد من شريعة الغاب التي تتخذها ذريعة، فتقر بها مبدأ الحق للأقوى»(٥).

يكفي مراجعة مخلفات، وآثار الحرب العالمية الأولى والثانية؛ لتعرف الصلة بين الحداثة، والعنف؛ فإن «الحرب كشفت عن العنصر الهمجي في المجتمعات

<sup>(</sup>٥) جان ماري بيلت: (م، س) ص٢٧٥.



<sup>(</sup>١) أستاذ علم الاجتماع، جامعة جوتبرج، السويد.

<sup>(</sup>٢) جورن ثيربورن: مسارات نحو الحداثة وعبرها في: مايك فيذرستون (م، س)، ص١٩٦٠.

<sup>(</sup>٢) هانز جواس: حداثة الحرب.. (م، س)، ص١١٩.

<sup>(</sup>٤) بخصوص هذا المنى يراجع: أدريين كوخ: (م، س) ص٢٠.

الحداثية "(۱) ، وهذا مما جعل بعض الباحثين يحدد مفهوم الحداثة في نقطتين: المنصرية والعنف؛ إذ صورها على أنها «رأي عنصري المركز نشأ في حقبة من التاريخ، ومن إقليم جغرافي معين (۱).

لقد أصبح العنف رمزًا من رموز الحداثة، وفي هذا الإطار نفسه يصدق القول: «بأن القنبلة الذرية رمز لأزمة الحضارة الغربية» (٢٠).

وية هذا السياق يتساءل عالم الاجتماع، والقانون الدكتور جاستون بوتول (1) بمرارة، وقلب مكلوم حيث يقول: «هل وصلت الإنسانية اليوم إلى مستوى من الوحشية والعنف أكثر مما وصلت إليه؟ (٥).

## ٨- أزمة الوعود الحداثية:

إن تاريخ الحداثة والتحديث يوضح أن الوعود الحداثية كانت مجرد أماني وأحلام، بل يمكن القول: بأنها كانت مجرد أوهام، فلم يتحقق ما زعمت به هذه المنظومة الفكرية من تحقيق السلام الدولي، وإيجاد المجتمعات البشرية الفاضلة مجتمعات بدون كوارث أو حروب، وفشلت في محاولة تحقيق السعادة، لقد أصبحت فكرة التقدم مجرد وهم، والأمل في السلام مجرد حلم ضائع.

وية هذا الإطار: يلاحظ مارشال بيرمان أن برنامج الحداثة لا أساس له من الصحة، والفاعلية في تحقيق وعوده، ويرى أن ما تنتجه الحداثة مجرد مظاهر شكلية، فقدرة الحداثة قاصرة حسب تعبيره: «على توليد أشكال من الاستعراض الخارجي من التصاميم البراقة من المشاهد الزاهية المبصرة إلى درجة تستطيع معها أن تعمى أبصار حتى أكثر النفوس استبصارًا إزاء إشعاع حياتها الخاصة الأكثر حلكة في الداخل» (1.).



<sup>(</sup>١) توماس سي: بانزستون: (م، س) ص٦٥، وفي آثار الحربين، ينطر: رويرت أرتيجاني (م، س) ص١٢٤.

 <sup>(</sup>٢) انظر: د. أنيس الزمان، أنور عبد الملك (تحرير): تغيير العالم، سلسلة الثقافة والفكر (٣)، ترجمة:
 فؤاد كامل، القاهرة: نشر الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١، ١٩٨٤م، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) يراجع بصفة موسعة: أدريين كوخ (م، س) ص٦.

<sup>(</sup>٤) أستاذ علم الاجتماع، دكتوراه في الآداب والحقوق، ونائب رئيس المهد الدولي لعلم الاجتماع الأسبق.

جاستون بوتول: تاريخ علم الاجتماع، ترجمة: تمنيم عبدون، مراجعة، د. جلال صادق، القاهرة: الدار القومية للطباعة والنشر، سلسلة من الشرق والغرب (٧٨)، (د. ت)، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٦) مارشال بيرمان: حداثة التخلف.. (م، س) ص١٢٨، ١٢٩.

وينتهي بيرمان إلى نتيجة مفادها: «أن الحداثة من خلال مظاهرها البراقة قد تحولت إلى صنم معبود»<sup>(١)</sup>.

ويؤكد ألكسندر آدلـر<sup>(۲)</sup> على هذه القضية، فيقـول: «إن العالم تصنعه الأوهام الملازمـة له، وقد وقع قرننا العشـرون تحت وطأة فكرة عن الحداثة كثيرًا ما جعلته يزرح تحت وهم أنه لم يسبقه إليها عصر آخره<sup>(۲)</sup>.

ومن أجل ذلك كانت النظرة الحداثية لمسيرة التاريخ غير منطقية، وفي هذا المقام يقول أحد الباحثين: «لم تعد أدلوجة التقدم محتملة، فالتاريخ لا يسير قدمًا إلى هدف معلوم بكيفية لا مفر منها، ولن يكون الغد بكيفية آلية، أفضل من اليوم»<sup>(1)</sup>.

ويؤكد الكثير من الباحثين على أن مقولة تجاوز الماضي مجرد وهم (٥٠).

والدليل على ذلك فشل الأحلام التاريخية لمنظومة الحداثة في التقدم، والمدينة، والتحضر، والسلام، والأمن.

وفي دراسة مشيرة تعرضت لقصة الفشل التاريخي لمسروع الحداثة، وجاء فيها ما يلي: «إن نداء العصر الجديد هو لينقذ نفسه من يستطيع ذلك»، ولكن من هو هذا الذي يستطيع ذلك»، ولكن من هو هذا الذي يستطيع ذلك؟ فانتصار الرأسمالية لا يعني أبدًا «نهاية التاريخ» التي تحدث عنها الفيلسوف الأمريكي فرنسيس فوكوياما في عام ١٩٨٩م، إنما هو يعني نهاية ذلك المشروع المسمى بكل جرأة وغرور: «الحداثة»، فثمة فعلًا تحول تاريخي بأبعاد عالمية؛ إذ لم يعد التقدم والرخاء، بل صار التدهور الاقتصادي والتدمير البيئي والانحطاط الثقافي هي الأمور التي تخيم بطابعها على الحياة اليومية للغالبية العظمى من البشرية» (١٠).

 <sup>(</sup>٦) هانس بيترمارتين: مَار الدشومان: فغ العولة: الاعتداء على الديمقراطية والرفاهية.
 ترجمة: د. عدنـان عباس علي، مراجمـة وتقديم، د. رمـزي زكي الكويـت: سلسلة عـالم المرفة عدد
 (٢٣٨)، جمادى الآخرة ١٤١٩هـ، أكتوبر ١٩٩٨م، ص٦٩.



<sup>(</sup>۱) (ن،م): ص۱۵۷.

 <sup>(</sup>٢) مقدم برنامج أربعاء التاريخ على القناة الفرنسية الألمانية أرتيه، ومعد الافتتاحيات في إذاعة فرنسا الثقافية.

 <sup>(</sup>۲) ألكسنــدر آدلر: القــرن العشرون لم يأت بجديد: ترجمة: نجوى حســن، الكويت، مجلة الثقافة العالمية،
 العدد ۱۰۲ نوفمبر، ديسمبر ۲۰۰۰م، ص٦.

 <sup>(</sup>٤) جان ببيير فارنين: عولمة الثقافة وأسئلة الديمقراطية (م، س) ص١٦٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: رينيه هويغ: (م، س)، ص٦٤، وما بعدها.

وفي تحليل عميق للغاية ودقيق في ذات الوقت توصل فيه ألبرت أنيشتين الفيزيائي الكبير إلى «أن العالم الجديد قد قدم وعدًا بالتحرر من الخوف، ولكن الخوف في الواقع قد ازداد، وقدم وعدًا بالتحرر من العوز غير أن المجاعة تهدد اليوم أجزاء كبيرة من العالم في حين أن أجزاء أخرى تمرح في رغد من العيش»(١).

وهذه الحالة هي التي دفعت المفكر المعروف إريك فروم إلى أن يسمي التقدم الغربي به الوهم العقيم (٢) ، فهل قرأ دعاة الحداثة العربية في بلادنا الإسلامية كلام هؤلاء النقاد الغربين، أم أن الهوى عليهم غالب، حقّا: «إن ثقافة الغرب ثقافة يسودها الوهم (٢). إن العديد من المفكرين في أوروبا اعتبر الحداثة قد أصابها العقم، بل يدعون موتها، واستخرجوا لها شهادة الوفاة، ولكن للأسف بعدما أضرمت سيوف القتل، والتدمير في معالم الحياة الغربية.

وفي عبارة مؤيدة لما ذكر، ولها وزنها لأحد النقاد الكبار في عام ١٩٧٩م ذهب فيها: «إلى أن نظرية التحديث كمرجعية ماتت، وأن كرامة الميت دفته»<sup>(1)</sup>.

فقد أشارت العبارة إلى مدى تعمق التأزم الحداثي، من خلال النظر في منتجات الحداثة وآثارها، وما أفرزته من مصائب نفسية، وكوارث عميقة في مجال الروح، فطمست صفاء الفطرة، وأضاعت نقاء المعاني الإنسانية الحقة، وهدمت قواعد العقول السليمة، وحقًا ما قاله برينولا تور<sup>(0)</sup> في دراست النقدية لمشروع الحداثة مختصرًا أقوال جميع النقاد الغربيين معبرًا عنهم بقوله: «والجميع يقولون: باختصار لنكن أعداء الحداثة»(١).



<sup>(</sup>١) ألبرت أنيشتين: (م، س) ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) أريك حزوم: الإنسان بين الجوهر والمظهر (م، س)، ص ١٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر: د. أنيس الزمان، د. أنور عبد الملك (تحرير): تغيير العالم (م، س) ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) إيمانويل ولرشتاين: انظر: هانـز جواس: حداثة الحرب.. (م، س) ص ١١٧.

<sup>(</sup>٥) عالم اجتماع غربي معاصر.

<sup>(</sup>٦) برينولا تور: لم نكن حداثيين أبدًا (م، س) ص ٢٨.



أعداء الحداثة

# مراجع

# - أولًا، كتب اللغة والمعاجم العربية،

- ١٠ تاج العروس، للإمام السيد محمد مرتضى الحسيني الزبيدي الحنفي لبيا:
   دار ليبيا للنشر، ط١، ١٣٠٦هـ.
- ۲. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، للإمام إسماعيل بن حماد الجوهري،
   تح: أحمد عبد الغفور عطار، بيروت: دار العلم للملايين، ط٢، ١٣٩٩هـ –
   ١٩٧٩م.
- العين، لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي، تح: د. مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامراني، بيروت: منشورات مؤسسة الأعلمي، ط١٠ ، ١٩٨٨هـ ١٩٨٨م.
- القاموس المحيط، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، بيروت: دار
   الجيل (دت).
- الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللفوية، لأبي البقاء أيوب بن موسى
   الحسين ي الكفوي، تح: د. عدنان درويش، محمد المصري، القاهرة: دار
   الكتاب الإسلامي، ط٢، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- آ. لسان العرب، لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور المصري،
   بيروت: دار صادر، ط١، ٢٠٠٠م.
- ٧٠ مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار، للشيخ محمد طاهر الصديقي الهندي الفتني الكجراتي، الهند، طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الركن، سنة ١٣٨٧ه ١٩٦٧م.
- ٨. مجمع البحرين، للشيخ فخـر الدين الطريحي، بيروت: دار ومكتبة الهلال،
   ط ١٩٨٥م.



- ٩. مجمل اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس، تح: الشيخ هادي حسن حمودي
   الكويت: منشورات معهد المخطوطات العربية، ط١، ١٠٥٥ه ١٩٨٥م.
- ١٠ المحيط، في اللغة، الصاحب إسماعيل بن عباد، تح: الشيخ محمد حسن آل ياسين، العراق: منشورات وزارة الثقافة والإعلام، ط١، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ١١. مختار الصحاح، للإمام محمد أبي بكر بن عبد القادر الرازي، بيروت:
   مكتبة لبنان، ط ١٩٨٦م.
- ١١٠ المشرف المعلم في ترتيب الإصلاح على حروف المعجم، لأبي البقاء عبد
   الله بن الحسين العكبري الحنبلي، تح: ياسين محمد السواس، دمشق: دار
   الفكر، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ١٨صباح المنير، للعلامة أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقرئ القاهرة:
   المطبعة الأميرية، ١٣٣٠هـ -١٩١٢م.
- المعجم الفيصل، معجم لغة عربية أواخر، أحمد قبش، دمشق: مطبعة الجهاد، ط١، ١٩٨٥م.
- معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تح: عبد السلام محمد هارون، القاهرة: مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط٢،
   ١٣٩٠هـ ١٩٧٠م.
- ١٦٠ المغرب في ترتيب المعرب، الإمام ناصر بن عبد السيد المطرزي الحنفي
   الخوارزمي، بيروت: دار الكتاب العربي (دت).
  - ١٧. المنجد في اللغة والإعلام، بيروت: دار المشرق، ط٢٢، ١٩٨٦م.

# ثانيًا: الموسوعات العامة ودوائر المعارف والمؤتمرات:

۱۸. الإيمان الكاثوليكي نصوص تعليمية، تقديم الأب جرفيه دوميج اليسوعي،
 تر: صبحي حموي اليسوعي، بيروت: دار المشرق، ط١، ١٩٩٩م.





- 19. معجم الإيمان المسيحي، الأب صبحي حموي اليسوعي، مراجعة الأب جان كوربون، بيروت: دار المشرق، بالتعاون مع مجلس كنائس الشرق الأوسط، ط١، ١٩٩٤م.
- ۲۰. معجم علم الاجتماع تحرير: دينكن ميشيل، تر: د. إحسان محمد الحسن العراق: دار الرشيد، منشورات وزارة الثقافة والإعلام ،سلسلة الكتب المترجمة (۷۹)، ط ۱۹۸۰م.
  - ٢١. معجم الفلاسفة، جورج طرابيشي، بيروت: دار الطليعة، ط٢، ١٩٩٧م.
    - ٢٢. المعجم الفلسفي، د. مراد وهبه، القاهرة: دار قباء، ط٤، ١٩٩٨م.
- ۲۲. المعجم الفلسفي المختصر تر: توفيق سلوم، موسكو: دار التقدم، ط
   ۱۹۸٦م.
- ٢٤. معجم المصطلحات الاجتماعية، د. خليل أحمد خليل، بيروت: دار الفكر اللبناني، ط١، ١٩٩٥م.
- معجم مصطلحات عصر العواة، د. إسماعيل عبد الفتاح عبد الكافي،
   القاهرة: الدار الثقافية، ط١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- ٢٦. معجم المصطلحات الفلسفية، د. خليل أحمد خليل، بيروت: دار الفكر
   اللبناني، ط١، ١٩٩٥م.
- ٢٧٠ معجم المصطلحات والشواهد الفلسفية، جلال الدين سعد، تونس: دار
   الجنوب، ط ١٩٩٨م.
- ۸۲. موجز تاريخ الفلسفة جماعة من الأساتذة السوفيات، تر: د. توفيق سلوم،
   بيروت: دار الفارابي، ط١، ١٩٨٩م.
- ۲۹. المورد قاموس إنكليزي عربي، منير البعليكي، بيروت: دار العلم للملايين،
   ط۸۳، ۲۰۰٤م.
- ٣٠ موسوعة أعلام الفلسفة العرب والأجانب، زوني إيلي ألفا مراجعة، د.
   جورج نخل، بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.



- ٣١. موسوعة السياسة، تحرير د. عبد الوهاب الكيالي، بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط٢، ١٩٩١م.
- ٣٢. الموسوعة السياسية المعاصرة، نبيلة داود القاهرة: مكتبة غريب، ط ١٩٩١م.
- ٣٣. موسوعة العلوم السياسية، تحرير: محمد محمود ربيع، إسماعيل صبري مقلد، الكويت: جامعة الكويت، مؤسسة الكويت للتقدم العلمي، وزارة الإعلام الكويتية، ط ١٩٩٢/ ١٩٩٤م.
- ٣٤. موسوعة لا لاند الفلسفة، أندريه لا لاند، تر: د. خليل أحمد خليل، بإشراف أحمد عويدات، باريس، بيروت: دار الكتاب اللبناني، ط١، ١٩٧١م.
- 35. Encylopedia Britannica, inc William Benton, publisher, chicago founded (1974).
- 36. the oxford English Dictionary (1933).
- 37. webster's new World Dictionary of the American language the world. Newyork (1960).

### ثالثا ، مراجع الحداثة الغربية ،

- الإبيستيمولوجيا أو نظرية المعرفة في المفهومين الرأسمالي والاشتراكي، د.
   محمود عبد المولى، تونس: الشركة التونسية، ط٢، ١٩٩١م.
- ٢. آراء فلسفية في أزمة العصر، أوريين كوخ، تر: محمود محمود، القاهرة:
   الأنجلو المصرية بالاشتراك مع مؤسسة فرانكلين للطباعة والنشر (نيويورك)، ط١، ١٩٦٣م.
- الاستنارة الدينية والتفكير العلمي، تحرير أندريه زكي، القاهرة: دار الثقافة: دار توبقال للنشر، ط١، ٢٠٠٤م.





- الأسس الفلسفية للعلمانية، د. عادل ضاهر بيروت، لندن: دار الساقي، ط١٠،
   ١٩٩٢م.
- الأسس الفلسفية للفكر النسوي الغربي، خديجة العزيزي، تقديم ناصيف نصار، بيروت: بيسان، ط١، ٢٠٠٥م.
- آسطورة الإطار في دفاع عن العلم والعقلانية، كارل بوبر، تر: يمنى طريف الخولي، الكويت: عالم المعرفة (٢٩٢)، أبريل مايو ٢٠٠٣م، المحرم، صفر ١٤٢٤هـ.
- ٧. الأسطورة والحداثة: أحلام محالة إلى التقاعد، حول رواية: دون كازمورو،
   بول. ب. ديكسون، تر: خليل كلفت، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١٠،
   ١٩٩٨م.
- ٨. الإسلام شريكا، دراسات عن الإسلام والمسلمين، فريتس شتيبات، تر: د.
   عبد الغفار مكاوي الكويت: عالم المعرفة، (٣٠٢) أبريل ٢٠٠٤م.
- ٩. الإسلام في القرون الوسطى، دومينيك سورديل، تر: علي المقلد، بيروت: دار التنوير، ط١، ١٩٨٣م.
- الاشتراكية والشيوعية خروشوف، موسكو: دار الطبع والنشر باللغات الأجنبية، ط١، ١٩٦٣م.
- اعـلام الفلسفة السياسية المعاصرة، أنطوني دي كرسبني/ كينيث مينوج،
   تر: د. نصار عبد الله، القاهرة: مكتبة الأسرة، ط١، ١٩٩٦م.
- ۱۲. الإمبراطورية إمبراطورية العولة الجديدة، مايكل هاردت، أنطوينو نيغرى، تر: فاضل جنكر، الرياض: العيبكان، ط١، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- الإمبراطورية الكونية الصراع ضد الهيمنة الأمريكية، السيديس، القاهرة:
   مكتبة الأسرة، ط١، ٢٠٠٤م.



- أنثروبولوجيا الجسد والحداثة، دافيد لوبر وتون، تر: محمد عرب صاصيلا
   بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط١، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- اوهام الهوية، دار يوش شايغان، تر: محمد علي المقلد، بيروت: دار الساقي،
   ط١، ١٩٩٢م.
- ايديولوجيا الحداثة بين المثاقفة والفصام الحضاري، د. غد يغوار مرشو
   دمشق: الأهالى، ط١، ١٩٩٢م.
- ۱۷. الإيديولوجيا والهوية الثقافية (الحداثة وحضور العالم الثالث)، جورج
   لارين تر: فريال حسن خليفة، القاهرة: مدبولي، ط١، ٢٠٠٢م.
- ١٨. الأيديولوجية، جون بلاميناتز، ترجمة د. إسماعيل علي سعد، الإسكندرية:
   دار المعرفة الجامعية، ط١، ١٩٩٠م.
- الأيديولوجية وثائق من الأصول الفلسفية، ميشيل فاديه، تر: د. أمينة رشيد
   سيد البحراوي، بيروت: دار التنوير، ط١ ، ١٩٨٢م.
- البحث عن الحداثة، رول ماير، تر: شريف يونس، القاهرة: ميريت للنشر والمعلومات، ط١، ٢٠٠٠م.
- ٢١. بعيدًا عن اليسار واليمين مستقيل السياسيات الراديكالية، أنطوني جيدنز
   تر: شوقي جـلال، الكويت: عالم المعرفة، العـدد (٢٨٦)، أكتوبر ٢٠٠٢م رجب ١٤٢٣ه.
- ۲۲. بنیة الثورات العلمیة، توماس كون، تر: شوقي جلال، الكویت: عالم المعرفة
   (۱٦۸)، جمادی الآخرة ۱٤۱۳ه، دیسمبر ۱۹۹۲م.
- ٢٣. البنيويـة في الانثروبولوجيـا وموقف سارتر منهـا، د. عبد الوهاب جعفر،
   القاهرة: دار المعارف، ط١٠، ١٩٨٩م.
- ۲٤. تاريخ الفكر السياسي، جان توشار (وآخ)، تر، د. علي مقلد، بيروت: الدار العالمية، ط١، ١٩٨٧م.



- ۲۵. تاريخ الفلسفة المعاصرة في أوروبا، بوخينسكي، تـر: د. محمد عبد الكريم
   الوافي ليبيا: منشورات جامعة قار يونس.
- ۲۲. تاريخ الفلسفة من أفلاطون إلى جون ديوي، ول ديورانت، بيروت: مكتبة
   المعارف، تر: د. فتح الله محمد المشعشع، ط٦.
- ۲۷. تأملات في عصر الرئيسانس، د. حسين فوزي، القاهرة: دار المعارف، ط١٠،
   ١٩٨٤م.
- ٢٨. تحرير المرأة، قاسم أمين، القاهرة: مكتبة الآداب، طبعة ١٣١٦هـ ١٨٩٩م.
- ۲۹. تشكيل العقل الحديث، كرين برينتون، تر: شوقي جلال، الكويت، عالم
   المعرفة، العدد (۸۲) محرم ١٤٠٥ه، تكتوير ١٩٨٤م.
- تكوين العقل الحديث، جون هرمان راندال، تر: د. جورج طعمة، مراجعة برهان دجاني بيروت: دار الثقافة بالاشتراك مع مؤسسة فرانكلين، ط٢،
   ١٩٦٦م.
- ٣١. تكوين العقل العربي، محمد عابد الجابري، بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ط٤، ١٩٨٩م.
- ٣٢. ثقافة العولمة القومية والعولمة والحداثة، مايك فيذرستون، تر: عبد الوهاب
   علوب القاهرة: مكتبة الأسرة، ط١، ٢٠٠٥م.
- ٣٢. الحداثة ما لكم براد بري، جيمس ما كفارلن، تر: مؤيد حسن فوزي
   العراق: وزارة الثقافة والإعلام، دار المأمون، ط١، ١٩٨٧م.
- ٢٤. حداثة التخلف تجربة الحداثة، مارشال بيرمان، تر: فاضل جتكر، دمشق:
   مؤسسة عيبيال للنشر، ط١، ١٩٩٣م.
- ۲۵. الحداثة، دفاتر فلسفية (نصوص مختارة) تر: محمد سبيلا، عبد السلام
   بن عبد العالي الدار البيضاء: دار توبقال، ط۲، ۱٤۲٥هـ ۲۰۰٤م.



- 77. الحداثة والتواصل في الفلسفة النقدية المعاصرة نموذج هبرماس، محمد نور الدين أفاية، الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، ط١، ١٩٩١م.
- ٣٧٠ الحداثة وما بعد الحداثة، بيتر بروكر، تر: د. عبد الوهاب علوب، مراجعة:
   د. جابر عصفور، أبو ظبي: منشورات المجتمع الثقافي، ط١، ١٩٩٥م.
- ۲۸. الحداثة وما بعد الحداثة، د. عبد الوهاب المسيري، د. فتحي التريكي،
   دمشق: دار الفكر ط١، ١٤٢٤ه ٢٠٠٣م.
- ۲۹. الحداثة وما بعد الحداثة، د. محمد سبيلا، الدار البيضاء: توبقال للنشر، ط١، ٢٠٠٠م.
- الحضارة الغربية الفكرة والتاريخ، توماس سي. باترسون، تر: شوقي جلال،
   القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠١م.
- ٤١. خدعة التكنولوجيا، جاك الول، تر: د. فاطمة نصر، القاهرة: مكتبة الأسرة،
   ط۱، ۲۰۰٤م.
- 22. ديكارت: ديف روبنسون، كريس جارات، تر: إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠١م.
- الدين الطبيعي، جاكلين لاغريه، تر: منصور القاضي، بيروت: المؤسسة
   الجامعية للدراسات والنشر، ط١، ١٤١٣ هـ ١٩٩٣م.
- الدين في المجتمع العربي، أبحاث ندوة الجمعية العربية لعلم الاجتماع بالقاهرة خلال الفترة (٤ ٧ أبريل ١٩٨٩) بيروت مركز دراسات الوحدة العربية، ط١، ١٩٩٠م.
- الدين والعقل الحديث، ولتر تيس، القاهرة: مدبولي، تر: إمام عبد الفتاح إمام، ط١، ١٩٩٨م.
- دأسمالية القرن ۲۱، روبرت هيلبر ونر، تر: كمال السيد، القاهرة: مركز
   الأهرام للترجمة والنشر، ط۱، ۱٤۱٦ه ۱۹۹۵م.



- 22. رسالة في التسامح، جون لوك، تر: منى أبو سنة، القاهرة: مكتبة الأسرة، ط١، ٢٠٠٥م.
- دؤی مستقبلیة، کیف سیفیر العلم حیاتنا فی القرن الواحد والعشرین،
   میتشیو کاکو، تر: د. سعد الدین خرفان، مراجعة: محمد یونس، الکویت:
   عالم المعرفة، عدد (۲۷۰) یونیو ۲۰۰۱م.
- 23. رواد الفلسفة الحديثة، ريتشارد شاخت، تر: د. أحمد حمدي محمود القاهرة: مكتبة الأسرة، ١٩٩٧م.
- ٥٠. روسو: ديف روبنسون، أوسكار زاريت، تر: إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة:
   المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٥م.
- ١٥. الرومانسية، دونكان هيث/ جودب بورهام، تر: عصام حجازي، القاهرة:
   المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٢م.
- مارتـرك فيليب تودي/ هوارد ريد القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، تر:
   إمام عبد الفتاح إمام، ط١، ٢٠٠٢م.
- ٥٣. سمات الحداثة في الشعر العربي المعاصر، د. حسن فتح الباب، القاهرة:
   الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١، ١٩٩٧م.
- ٥٤. صـور دريدا ثلاث مقالات عن التفكيك، جاتيريا سبيفاك/ كريستوفر
   نوريس، تر: حسام نايل، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٢م.
- ٥٥. طرائق الحداثة ضد المتواثمين الجدد، رايموند ويليامز، تر: فاروق عبد
   القادر، الكويت: سلسلة عالم المعرفة، العدد (٢٤٦)، يونيو ١٩٩٩م.
- ٥٦. عرض تاريخي للفلسفة والعلم، أ. وولف، تر: محمد عبد الواحد خلاف،
   القاهرة: لجنة التأليف والترجمة والنشر، ط٢، ١٩٤٤م.
- ٥٧. عصر التنوير، ليود سبنسر، أندرزيجي كروز، تر: د. إمام عبد الفتاح إمام،
   القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٥م.



- ٥٨. عصر العقل ستيوارت هامبشر، تر: د. ناظم طحان، سورية: دار الحوار للنشر، ط۲، ۱۹۸۱م.
- ٥٩. العقل في القرن العشرين، برتران سان سرنان، تر: د. فاطمة الجيوشي
   دراسات فلسفية (٥٥)، دمشق: وزارة الثقافة، ط١، ٢٠٠٠م.
- علم الاجتماع، أنتوني غدنز، تر: د. فايز الصياغ بيروت: المنظمة العربية
   للترجمة، مؤسسة ترجمان ط١، ٢٠٠٥م.
- ٦١. علم الاجتماع، ريشارد أوزبرن/ وبورن فان لون، تر: حمدي الجابري مراجعة: إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١،
   ٢٠٠٥م.
- ٦٢. علم اجتماع الأزمة: تحليل نقدي للنظرية الاجتماعية في رحلة الحداثة وما
   بعد الخداثة، د. أحمد مجدي حجازي، القاهرة: دار قباء، ط١، ١٩٩٨م.
- العلمانية، غي هارشير، تر: رشا الصباغ، تدقيق: د. جمال شحيد دمشق:
   المدى، ط١، ٢٠٠٥م.
- العلم والدين والفلسفة، إميل بوتـرو، تر: د. أحمد فؤاد الأهواني، القاهرة:
   الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١، ١٩٧٣م.
- ٦٥. العلوم والهندسة في الحضارة الإسلامية، دونالدر. هيل، تر: د. أحمد فؤاد
   باشا، الكويت: عالم المعرفة (٣٠٥) يوليو ٢٠٠٤م، جمادى الأولى ١٤٢٥هـ.
- ٦٦. عـن الحرية، جـون ستيوارت مل، تر: عبـد الكريم أحمـد، القاهرة: مكتبة الأسرة، ط١، ٢٠٠٠م.
- ٦٧. عندما تغير العالم، جيمس بيرك، تر: ليلى الجبالي، مراجعة: شوقي جلال
   الكويت: عالم المعرفة العدد (١٨٥)، ذو القعدة ١٤١٤هـ مايو ١٩٩٤م.
- ٦٨. عن المنهج العلمي رينيه ديكارت، القاهرة: مكتبة الأسرة، ط١، ٢٠٠٠م.



- ٦٩. عمودة الوضاق بين الإنسان والطبيعة، جان ماري بيلت، تر: السيد محمد عثمان، الكويت: عالم المعرفة (١٨٩) ربيع أول ١٤١٥هـ، سبتمبر ١٩٩٤م.
- ٧٠. عولة الثقافة وأسئلة الديمقراطية جان بيير فارنين، ت: عبد الجليل الأزدي،
   القاهرة: الدار المصرية اللبنانية، ط١، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
- العولة النظرية الاجتماعية والثقافة الكويتية، رونالد روبرتسون، تر: أحمد محمود، نورا أمين، مراجعة وتقديم محمد حافظ دياب، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ١٩٩٨م.
- ٧٢. العولمة وأفريقيا، كوامي ننسن، تو كومبي لومومبا كاسونجوت: د. حمدي عبد الرحمن/ رانيا حسين، سلسلة بحوث أفريقية، جامعة القاهرة: كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ١٤٢١هـ، ٢٠٠١، نشر برنامج الدراسات المصرية الإفريقية، الجمعية الإفريقية للعلوم.
- ٧٣. العولة والوطن العربي، تحرير، صلاح سالم زرنوقة قضايا التنمية العدد
   (٢٣)، القاهرة: مركز دراسات وبحوث الدول النامية -كلية الاقتصاد
   والعلوم السياسية، جامعة القارة: ط١، ٢٠٠٢.
- الغرب والعالم، تاريخ الحضارة من خلال موضوعات، كافين رايلي تر: د.
   عبد الوهاب المسيري، هدى حجازي، مراجعة: د. فؤاد زكريا، الكويت، عالم المعرفة الجزء الأول (٩٠)، رمضان ١٤٠٥ه يونيو ١٩٨٥م، الجزء الثاني (٩٧) ربيع الآخر ١٤٠٦ه، يناير ١٩٨٦م.
- ۷۵. الفاشية والنازية، ستيوارت هود، ليتزا جانستر، تر: د. إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١١، ٢٠٠٣م.
- ٧٦. فجـر العلـم الحديث، توبي أ. هاف، تر: د. أحمـد محمود صبحي، الكويت:
   عالم المعرفة (٢٢٠)، ذو القعدة ١٤١٧هـ أبريل ١٩٩٧م.



- ٧٧. فغ العولمة الاعتداء على الديمقراطية والرفاهية، هانس بيتر مارتين،
   هارالد شومان، تر: د. عدنان عباس علي، مراجعة د. رمزي زكي الكويت:
   عالم المعرفة، (٢٢٨) جمادى الآخرة ١٤١٩ه، أكتوبر ١٩٩٨م.
- ٧٨. الفردية قديمًا وحديثًا، جون ديوي، تر: خيري حماد، مراجعة مروان
   الجابري، القاهرة: مكتبة الأسرة، ط١، ٢٠٠١م.
- ٧٩. فرويد: ريتشارد أبيجنانسي/ أوسكار زارتي، تر: جمال الجزيري القاهرة:
   المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٣م.
- ٨٠ الفكر الأوروبي الحديث، فرانكلين -ل- باومر، تر: د. أحمد حمدي محمود
   القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١، ١٩٨٧م.
- ۸۱. الفكر الأوروبي في القرن الثامن عشر، بول هازار، تر: د. محمد غلاب،
   مراجعة د. إبراهيم دكور، بيروت: دار الحداثة، ط٢، ١٩٨٥م.
- ۸۲ الفكر الحر، أندريه ناتاف، تر: رندة بعث، مراجعة د. جمال شحيد بيروت:
   دار المدى، ط۱، ۲۰۰۵م.
- ۸۳. الفكر العربي، محمد أركون، تر: د. عادل العوا، بيروت/ باريس: منشورات عويدات، ط۲، ۱۹۸۵م.
- ٨٤. الفلسفة الحديثة نصوص مختارة، تر: محمد سبيلا، عبد السلام بن عبد العالي الرباط: دار الأمان، ط١، ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- ٨٥. فلسفة العصر الوسيط آلان دي ليبرا، تر: د. مصطفى ماهر، القاهرة:
   دار شرقيات، والمركز الفرنسي للثقافة والتعاون، قسم الترجمة والنشر،
   ط١، ١٩٩٩م.
- ٨٦. الفلسفة في أوروبا الوسيطة وعصري النهضة والإصلاح، د. علي زيعور،
   بيروت: المكتب العالمي للنشر، ط١، ١٤٢١ه ٢٠٠٠م.



- ٨٧. الفلسفة المعاصرة في أوروبا، إ.م بوشنسكي، تر: د. عزت قرني الكويت:
   سلسلة عالم المعرفة، عدد (١٦٥) ربيع أول ١٤١٣هـ سبتمبر ١٩٩٢م.
- ٨٨. الفلسفة الوجودية، د. زكريا إبراهيم، سلسلة اقرأ (١٦١)، القاهرة: دار المعارف، ١٩٥٦م.
- ٨٩. فورد مادوكس فورد و... الحداثة دراسات نقدية، د. لطيفة الزيات القاهرة:
   الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١، ١٩٩٦م.
- ٩٠. فوكو: كريس هـو روكس ر زوران جفتيك، تـر: د. إمام عبد الفتـاح إمام، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة: ط١، ٢٠٠٢م.
- ٩١. في تاريخ الدين والفلسفة، هايزيش هايني، تر: صلاح حاتم، سوريا: دار
   الحوار، ط١، ١٩٨٨م.
- ٩٢. القول الفلسفي للحداثة، هبرماس، تر: فاطمة الجيوشي، سلسلة دراسات فلسفية وفكرية (١٧)، سوريا: منشورات وزارة الثقافة، ط١، ١٩٩٥م.
- ۹۳. قیمة التاریخ، جوزف هورس، تر: نسیم نصر، بیروت/ باریس: عویدات، ط۳، ۱۹۸۲م.
- ٩٤. كانـط: كرستوفروانت/ أندزجي كليموفسكي، تر: د. إمام عبد الفتاح إمام القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٢م.
- ٩٥. ماكيا فللي، باتريك كيري/ أوسكار زاريت، تـر: إمام عبد الفتاح إمام القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٣م.
- ٩٦. ما هي الوجودية، جان ضال (وآخ) تر: د. عبد المنعم الحفني القاهرة: مدبولي، ط٢، ١٩٧٧م.
- المجتمع المدني عند توماس هويز وجون لوك، د. فريال حسن خليفة،
   القاهرة: مكتبة مدبولي، ط١، ٢٠٠٥م.



- ۹۸. محاضرات فلسفة التاريخ، هيجل، تر: إمام عبد الفتاح إمام، بيروت:
   دار التنوير ط۲، ۱۹۸۱م.
- ٩٩. محدثات العولمة، مايك فيندرستون وآخرون، تر: عبد الوهاب غلوب،
   القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٠م.
- ١٠٠. محنة الديمقراطية، هارولد لاسكي، الجزء الثاني، سلسلة اخترنا لك (٦٦)
   الجمهورية العربية المتحدة، مطابع شركة الإعلانات الشرقية بالقاهرة، (دت).
- ۱۰۱. مدرسة فرانكفورت: بـول لـوران أسون ماتـر: د. سعاد حـرب، بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط۱، ۱۶۱۰هـ ۱۹۹۰م.
- ١٠٢. مدخل إلى ما بعد الحداثة، إعداد وترجمة: أحمد حسان، كتابات نقدية
   (٢٦)، القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة، مارس ١٩٩٤م.
- ١٠٣. المذاهـ ب الأدبيـة والنقدية عند العـرب والغربيين، د. شكـري محمد عياد
   الكويت: عالم المعرفة، عدد (١٧٧)، ربيع أول ١٤١٤هـ، سبتمبر ١٩٩٣م.
- 10٤. مسائلة العولة الاقتصاد الدولي وإمكانيات التحكم، بول هيرست/ جرهام تومبسون، تر: إبراهيم فتحي، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١٠، 19٩٩م.
- 1۰۵. مستقبل الفلسفة في القرن الواحد والعشرين، آفاق جديدة للفكر الإنساني (تحرير): أوليف لليمان، تر: مصطفى محمود محمد، مراجعة د. رمضان بسطاويسي، الكويت: سلسلة عالم المعرفة رقم (۲۰۱)، مارس ۲۰۰٤م.
- ١٠٦. مستقبلنا المشترك إعداد: اللجنة العالمية للبيئة والتنمية، تر: محمد كامل عارف، مراجعة. د. علي حسين حجاج، الكويت: عالم المعرفة (١٤٢) ربيع أول ١٤١٠هـ، أكتوبر ١٩٨٩م.
- ۱۰۷. المعبود الذي هوى آراء في الشيوعية، آرثر كوستلر (وآخ) تر: عباس حافظ القاهرة: دار الكتب الحديثة، (دت).



- ١٠٨. من الحداثة إلى العولة، ج. تيمونز روبيرتس، تر: سمر الشيشكلي،
   مراجعة: محمود ماجد عمر، الجزء الأول، الكويت: عالم المعرفة، عدد (٢١٠)
   (٢٠٩) نوفمبر ٢٠٠٤م، والجزء الثاني، الكويت: عالم المعرفة، عدد (٢١٠)
   ديسمبر ٢٠٠٤م.
- ۱۰۹. موجز تاریخ الزمان ستیفن هوکنغ، ت/ عبد الله حیدر، مراجعة د. محمد دبس بیروت: أكادیمیا، ط۱، ۱۹۹۰م.
- ۱۱۰. نافذة على مسرح الغرب المعاصر دراسات وتجارب، فاروق عبد القادر القاهرة: دار الفكر للدراسات والنشر، (۱۱)، ط۱، ۱۹۸۷م.
- ۱۱۱. النظرية النقدية، ستيوارت سيم، بورين فان لوون، تر: جمال الجزيري، مراجعة وتقديم: إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٥م.
- ١١٢. نقـد الحداثة، آلان تورين، تر: أنور مغيث، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة،
   ط١، ١٩٩٧.
- ۱۱۲. نهایة التاریخ، فرانسیس فوکویاما، تر: د. حسین الشیخ، بیروت: دار العلوم العربیة، ط۱، ۱۲۱۳هـ – ۱۹۹۳م.
- ١١٤. نهاية الحداثة (الفلسفات العدمية والتفسيرية في ثقافة ما بعد الحداثة (١٩٨٧م) جياني فاتيمو، تر: د. فاطمة الجيوشي، دراسات فكرية (٣٧) دمشق: وزارة الثقافة، ط١، ١٩٩٨م.
- ١١٥. نهاية الديمقراطية، جان ماري جونيو، ليبيا: الدار الجماهيرية، ط١، ١٩٩٥م.
- ١١٦. نهاية الفلسفة دراسة في فكر هيجل، د. وائل غالي، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١٠٠م.
  - ١١١٧. نهاية الماركسية، شوقي جلال، القاهرة: سينا للنشر، ط١، ١٩٩٤م.



- ۱۱۸. هکذا تکلم زرادشت، فریدریك نیتشه، تر: فلیکس فارس، بیروت: دار القلم، (د ط، د ت).
- ١١٩. هيجل أو المثالية المطلقة، د. زكريا إبراهيم، القاهرة: مكتبة مصر، ١٩٧٠م.
- ۱۲۰. هيجل: ليـود سبنسر، أندرزجي كروز، تر: إمام عبـد الفتاح إمام القاهرة:
   المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٢م.
- ۱۲۱. الوجودية، ريتشارد أبيجانسي، أوسكار زاريت، تر: حمدي الجابري، مراجعة: إمام عبد الفتاح إمام، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ط١، ٢٠٠٥م.
- ۱۲۲. الوجودية مذهب إنساني، جان بول سارتر، تر: د. عبد المنعم الحفني، القاهرة: مدبولي، ط٤، ١٩٧٧م.



ص.ب ۲٤۱٤۷۰ الرمز البريدي ۱۱۳۲۲ الرياض المللكة العربية السعودية هاتف ۱۹۲۱۱۶۰۳۹۸۸۳ - فاكس۱۹۲۱۱۶۰۳۹۸۸۳ ماتف سعد markazfekr@hotmail.com الموقع الإلكتروني www.al-fikr.com